


 

 

 

 

 

 

 

 

Booklet Seri 60 

Salmania 
Oleh: Phoenix 

 

 

 

 

 

 

  



 

~ 2 ~ 

 

 

 

 

 

Setelah 14 tahun mengenalnya, Masjid di jalan Ganesha, yang awalnya terasa biasa, 

pada akhirnya memberi banyak pikiran atas apa yang aku rasa, sangat sayang apabila 

tidak teroptimalkan semestinya, agar “Salman” tidak hanya sekadar nama, atau impian 

yang hanya terbatas kata-kata. 

Potensinya luar biasa, namun terbawa kerumitan dan skala, serta warisan sejarah dan 

gagasan yang penuh asa, praktiknya semakin membawa banyak tanya, yang harus 

diperhatikan segera, dengan zaman dan keadaan semakin penuh isu berwarna, yang 

tak bisa lagi dipandang sebelah mata, dengan cara yang lama.  

(PHX) 

  



 

~ 3 ~ 

Daftar Konten 
 

 

 

Prolog (5) 

 

Kemana Arah Salman Menuju? (11) 

 

Emang Apa Spesialnya Salman? (21) 

 

Peradaban butuh Kader? (36) 

 

Kader Salman atau  Kader Peradaban? (43) 

 

Epilog (52) 

 

 

  



 

~ 4 ~ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

~ 5 ~ 

Prolog 
Perjalanan Menyapa Salman 

 

 

Masjid Salman ITB. Sebuah masjid dengan nama yang awalnya tergolong biasa di 

telingaku. Masjid yang dulunya tidak pernah terlalu terpikirkan olehku sebagai masjid 

yang spesial selain bahwa ia masjid yang memang berada di sebrang ITB dan 

mengandung “ITB” dalam namanya. Ketika pertama menginjakkan kaki ke Bandung 

untuk mengukuhkan diri sebagai mahasiswa FMIPA di ITB, pamanku menunjukkan 

Salman selayaknya itu memang sekadar tempat shalat atau tempat beraktivitasnya 

beberapa kegiatan keislaman anak-anak ITB. Nothing more. Bahkan ketika aku 

kemudian bergabung menjadi panitia P3R (Panitia Pelaksana Program Ramadhan) 1433 

Hijriah di Masjid itu untuk mengisi kebosanan beradaptasi dengan suasana kota baru 

di sela matrikulasi dan menunggu sidang terbuka mahasiswa baru, tidak ada yang 

terasa khusus dan berkesan selain selayaknya kegiatan Ramadhan pada umumnya. 

Mungkin yang terasa berbeda hanya skalanya karena untuk pertama kalinya saat itu 

aku terlibat pada kepanitiaan dengan jumlah panitia yang cukup banyak dan kegiatan 

yang bisa dikatakan cukup besar.  

Ramadhan 1433 Hijriah jatuh pada sekitar bulan Juli 2012, masa-masa libur bagi semua 

mahasiswa lama, dan masa transisi bagi banyak calon mahasiswa baru angkatan 2012 

yang masuk ITB. Beberapa calon mahasiswa yang masuk melalui jalur rapor atau 

undangan (non-tes), termasuk aku, harus mengikuti masa matrikulasi selagi menunggu 

para calon mahasiswa yang jalur tes. Dalam rentang waktu itu, P3R membuka 

rekrutmen panitia, dan ya, banyak waktu luang dan tidak banyaknya opsi kegiatan 

membuatku segera mencoba mendaftar. Kala itu, aku masuk dalam Divisi Pasar 

Ramadhan, yang mengurusi semacam festival satu hari berisi beragam baazar. Sudah 

terlupa dalam memoriku kenapa divisi itu yang ku pilih, namun paling tidak itu 

memberi pengalaman awal tersendiri. Tentu sebagai sebuah aktivitas pertama di 

Bandung, P3R memberi kesan tersendiri, namun sama sekali tidak ku kaitkan dengan 

apa spesialnya masjid Salman selain memang tempat berkegiatan bagi mahasiswa 

muslim ITB.  

Selama berkuliah sekalipun, aku hanya melihat Salman sebagai masjid biasa pada 

umumnya, dengan kegiatan yang bagiku pun “standar”. Meski banyak yang terkesan 

baru bagiku, tetap semua itu tidak cukup untuk aku anggap Masjid Salman spesial. 

Yang teringat jelas secara rutin aku datangi adalah kajian ifthar senin-kamis. Kajian 



 

~ 6 ~ 

yang aku akui dalam modus bertahan hidup karena salah satu minimalisasi 

pengeluaran terbaik adalah dengan rutin puasa dan mencari tempat berbuka gratis. 

Kegiatan lain yang pernah ku ikuti hanya ITB SC (Spiritual Camp). Itu pun karena wajib 

sebagai salah satu syarat dalam mata kuliah Agama dan Etika Islam. Juga, di tingkat 2 

aku ikuti lagi P3R 1434 Hijriah di bagian dokumentasi, berakar dari semangat 

penyaluran ilmu fotografi dan videografi sebagai anggota LFM (Liga Film Mahasiswa) 

kala itu. Selain itu, Masjid Salman aku sering jadikan tempat berkontemplasi, terutama 

di pagi hari, dengan teh gratisnya yang khas. Kursi panjang depan kantin selalu jadi 

tempat favorit, selagi mengamati manusia lalu lalang di sekitaran, sehingga bahkan ada 

beberapa orang yang sangat menandai kebiasaanku itu. Sekali lagi, tentu saja itu semua 

memberi kesan, namun tidak membuatku melihat bahwa Masjid Salman cukup 

berbeda, karena yang ditawarkan masih dalam tahap yang wajar. Lagipula, Masjid 

Salman memang aku pandang sebagai masjid kampus ITB, maka kenapa aku perlu 

lihat lebih jauh dari itu? 

 

 

Gambar 1. Promosi kegiatan P3R di Car Free Day (CFD) Dago 



 

~ 7 ~ 

 

Gambar 2. Inspirasi Ramadhan di Area Paving Block Masjid Salman 

 

Selebihnya, aku lebih banyak menghabiskan waktu kuliah sarjanaku dengan 

berkegiatan di himpunan dan 7 unit kampus. Politik internal ITB juga membuatku 

kemudian lebih melihat Salman sebagai markas dari kawan-kawan Gamais, yang 

waktu itu berada dalam dinamika bersebrangan dengan beberapa unit Sunken Court, 

terutama PSIK, yang mana aku merupakan anggota di dalamnya. Semakin aktif aku di 

Sunken Court, yang secara posisi juga memang di sisi belakang (utara) kampus, 

semakin berjarak juga aku dengan Masjid Salman yang berada di sisi depan (selatan) 

kampus. Keaktifan di Sunken Court, ditambah dengan tempat tinggal (kos) di sekitaran 

Cisitu, plus posisi program studi matematika yang memang juga di area belakang, 

ditambah fakta adanya Masjid Batan di sisi Barat Laut ITB sebagai alternatif tempat 

ibadah, membuatku sangat jarang ke area Salman, dan akhirnya semakin terasing 

dengan apa yang ada di Salman.  

Hal itu berlangsung hingga aku lulus sarjana. Setelah itu aku tetap berkeliaran di 

sekitar kampus karena menjalani studi magister dalam program fast track. Pada saat itu 

lah aku mendapat kabar terkait adanya lowongan Beasiswa Aktivis Salman (BAS), yang 

secara khusus penempatannya di Bidang Pengkaian dan Penerbitan (BPP). Syaratnya 

sederhana: bisa menulis. Aku cukup spontan mendaftar itu, bukan karena Salmannya, 

bukan juga karena butuh beasiswa, tapi karena aku suka menulis dan semacam ingin 

menantang diri di situ. Qadarullah, aku diterima dan akhirnya merapat kembali ke 

Masjid Salman. 



 

~ 8 ~ 

Tugasku di BPP cukup sederhana, yakni membantu pelaksanaan diskusi yang rutin 

diadakan setiap pekan. Diskusi yang diadakan membahas beragam topik yang aku 

cukup tak menyangka dibahas di Masjid. Bukan hal yang baru juga sebenarnya, karena 

unit kegiatan yang ku ikuti di kampus juga adalah unit kajian, yang bahasannya bisa 

sangat bebas tanpa batasan. Akan tetapi, keaktifanku di area Sunken memberiku 

stereotip atas kondisi bersebrangan yang terjadi di area depan, dalam hal ini aktivis 

dakwah (Gamais dan Salman), bahwa mereka bukan tipe yang suka kajian bebas. 

Ketika menemui kelompok kecil Studia Humanika (nama kelompok diskusi yang rutin 

diadakan) di bawah BPP, stereotip itu berubah. Bahkan aku jadi menemukan orang-

orang yang bisa membahas semua topik dan kajian “bebas” itu masih dalam koridor 

Islam. Meski akhirnya aku tetap menyadari bahwa Studia Humanika memang berbeda 

ketimbang aktivitas lainnya di Salman.  

Dalam konteks itu, ketika aku dalam masa pencarian penjelasan atas banyak 

pertanyaan yang tak terjawab terkait hidup dan semesta, di Studia Humanika aku 

menemukan sebagian penjelasannya. Yang aku sering dapatkan memang adalah 

jawaban yang seringkali bertentangan antara perspektif filsafat murni dengan 

perspektif Islam. Pertentangan itu memang dipengaruhi juga dinamika politik kampus 

yang seakan tidak menemukan dialog antara “depan” dengan “belakang”. Aku juga 

terbawa kesan kuat bahwa yang dibahas oleh aktivis dakwah selalu bahasan-bahasan 

“dangkal” dan pragmatis, mulai dari pernikahan, fiqh, motivasi diri, dan lain 

sebagainya. Sedangkan, yang aku cari adalah jawaban atas pertanyaan-pertanyaan 

yang lebih mendasar terkait eksistensi, kebenaran, kehendak bebas, kesadaran, dan lain 

sebagainya. Somehow, ada seseorang di Studia Humanika yang bisa menjelaskan secara 

integratif perspektif filsafat dan tasawuf sekaligus, sehingga aku seperti menemukan 

berlian di Salman kala itu. 

Agak terlupa beberapa lama, namun posisiku sebagai beswan BAS kemudian berganti 

menjadi Ketua Program Pembinaan Intelektual, dengan tanggung jawab yang lebih 

luas, yakni merancang dan mengelola diskusi rutin dan kuliah publik yang diadakan 

oleh BPP. Dengan kewenangan lebih besar, aku membuka kuliah-kuliah ilmiah yang 

lebih menantang dan menarik untuk diadakan di Salman, meski dapat dikatakan aku 

kala itu hampir seperti one-man show. Dari merancang hingga melaksanakan, aku hanya 

dibantu satu orang beswan. BPP, yang saat itu dipimpin oleh Kang Salim Rusli, 

memang hanya berisi 4 orang dengan dibantu  beswan BAS. 

Pada titik ini justru aku baru mulai merasa Salman berbeda. Adanya Studia Humanika 

memberiku kesan yang unik terhadap Masjid Salman. Sebuah masjid yang 

menonjolkan kajian ilmiah dan proses-proses intelektual adalah hal yang cukup 

memukau bagiku. Hal yang membuatku bertanya kenapa tidak mengetahui ini 

sebelumnya. Saat itu, aku tidak tahu (dan tidak terlalu peduli) dengan komponen 



 

~ 9 ~ 

Salman lainnya, karena aku hanya fokus di BPP dan mencoba memanfaatkan 

kesempatan itu untuk belajar lebih dalam. Tanggungjawabku sebagai Ketua Program 

kala itu juga termasuk pengelolaan perpustakaan Salman, atau Salman Reading Corner 

(SRC), meski tidak secara langsung karena sudah ada pustakawan yang mengelola. Ini 

juga memberi kesan khusus karena sebagai kutu buku, adanya perpustakaan di masjid 

seperti SRC juga unik. Memang, posiisnya yang di pojok membuatnya kurang bisa 

ditemukan dengan mudah, hingga membuatku, yang sebenarnya berkali-kali 

berkunjung ke Masjid Salman sejak Tingkat 1, juga tidak mengetahui adanya 

perpustakaan itu. 

Keaktifanku di BPP di periode tersebut tidak terlalu lama, meski tidak dapat dikatakan 

singkat juga. Durasi yang cukup untuk mengubah perspektifku terhadap Masjid 

Salman dan sedikit membangun loyalitas dan idealisme, khususnya  ke BPP sendiri. 

Tahun 2018, aku menikah dan melanjutkan studi S3 di ITB. Kebutuhan pembagian 

waktu yang lebih ketat membuatku akhirnya melepas posisiku di BPP dan memilih 

tetap terkoneksi melalui KAMIL (Keluarga Mahasiswa Islam) Pascasarjana. Di KAMIL, 

aku menjadi BPH (Badan Pengurus Harian), tepatnya sebagai Kepala Departement 

Akademik dan Keprofesian (Akpro), pada periode 2019. Kerjasama Akpro KAMIL dan 

BPP dimulai pada inisiasi Simposium Ilmiah Masjid perdana pada tahun itu. Apa yang 

terjadi setelahnya sebenarnya dapat diprediksi: pada tahun 2020 terjadi pandemi dan 

membuat segalanya menjadi daring. Aku menghabiskan waktu penuh hanya untuk 

fokus S3 dan mengelola rumah, plus pembelajaran-pembelajaran alternatif melalui 

berbagai kursus daring untuk mengisi waktu. Di akhir 2020, rekrutmen dosen 

Universitas Telkom dibuka dan melalui itu aku mengawali karir sebagai dosen mulai 

2021.  

Koneksiku ke Salman tetap terhubung sebagai jamaah. Karena masih tinggal di rumah 

mertua (Sukaluyu) dan masih berstatus mahasiswa ITB, aku masih tetap ke Salman 

menjalankan kegiatan rutinitas, tanpa ada yang spesifik. Beberapa kali kala itu aku 

masih diminta diskusi oleh kang Salim atau mengisi kuliah publik, tapi tidak lebih dari 

itu. Herannya, aku tidak pernah dikeluarkan dari grup Whatsapp BPP sejak 2018, 

sehingga aku masih dapat melihat dinamika di dalamnya. Hingga akhirnya, di 

penghujung 2022, ketika aku memang sudah waktunya menuntaskan disertasi, kang 

Salim tetiba menghubungiku. Isinya sederhana, beliau memintaku melanjutkan sebagai 

manajer BPP karena beliau sendiri diangkat menjadi direktur eksekutif Salman. Aku 

masih punya idealisme tentu saja di BPP. Terutama sejak bergabung di Studia 

Humanika, aku belajar terkait konsep intelektual publik dan bagaimana seharusnya 

Salman bisa berkontribusi di sana.  

Meski sempat ragu, terlebih karena sudah menjadi dosen full-time di Universitas 

Telkom, pada akhirnya amanah itu aku terima dan aku kembali merapat ke BPP mulai 



 

~ 10 ~ 

awal 2023. Menjadi manajer membuatku harus masuk lebih dalam ke manajemen dan 

pengelolaan Salman, hingga akhirnya membuka mataku pada keadaan Salman 

sesungguhnya. Aku baru tahu sistem kaderisasi di Salman sesungguhnya seperti apa, 

program-program dari semua bidang yang ada di Salman seperti apa, keadaan internal 

Salman seperti apa, dan beragam hal lainnya yang sebelumnya tidak ku ketahui. Aku 

bahkan baru tahu visi-misi Masjid Salman ITB ketika jadi manajer. Perlahan seiring 

waktu aku menjalani sebagai bagian dari manajemen Salman, aku mulai paham 

keseluruhan keadaan yang terjadi di Salman, kenapa Masjid Salman dianggap 

“spesial”, dan beragam hal lainnya yang akhirnya mengisik pikiranku juga.  

Awalnya aku hanya berniat untuk mengurusi BPP saja, dan bahkan kalau bisa di waktu 

yang tidak lama, karena pada dasarnya aku hanya menjadi pengganti darurat dengan 

naiknya kang Salim menjadi direktur. Akan tetapi, dalam keberjalanannya, banyak hal 

yang akhirnya membuatku gatal untuk turut memikirkan lebih jauh ketimbang sekadar 

urusan manjerial di bidang sendiri. Hingga akhirnya, banyak hal yang aku pun “ikut 

campur” di dalamnya, minimal dalam urusan yang masih banyak kaitannya dengan 

BPP. Waktu berlalu dan niatku untuk sekadar mampir sementara dan singkat di 

manajemen Salman berubah menjadi 3 tahun penuh pengabdian, selagi tertatih-tatih 

menjaga keseimbangan dengan tugas di Universitas Telkom. Dalam 3 tahun itu, ada 

banyak yang aku pikirkan dan usulkan untuk Salman, namun dikarenakan 

keterbatasan waktuku sendiri juga, tidak banyak yang benar-benar bisa aku 

perjuangkan, selain yang ada di dalam BPP sendiri. 

Apa yang tertulis dalam booklet ini semacam beberapa gagasan kecil yang sempat aku 

bangun selama jadi manajemen. Tentu saja tidak sempurna dan sangat bisa dikritik, 

terlebih lagi aku bukanlah kader murni Salman yang menempuh proses kaderisasi 

secara lengkap dan bertahap. Tidak. Aku masuk Salman melalui jalur BPP, yang bisa 

dikatakan memiliki budaya tersendiri yang berbeda dibanding bidang lainnya. 

Terlepas dari hal itu, aku tetap seorang intelektual yang punya hak untuk 

mengeluarkan gagasan secara obyektif. Meski mungkin setelah aku melepas Amanah 

manajer BPP, aku tetap akan berkontribusi ke Salman dengan beberapa cara dan tidak 

menutup koneksiku ke Salman, gagasan-gagasan ini perlu dituangkan terlebih dahulu 

untuk menjadi patokan atas apa yang memang bisa dikembangkan lagi berikutnya. 

 

 

 

 

  



 

~ 11 ~ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Kemana Arah Salman Menuju? 
 

 

 

 

  



 

~ 12 ~ 

“Ini Salman sebenarnya mau kemana sih”, satu pertanyaan kecil muncul di benakku kala 

itu.  

Sebagai manajer salah satu bidang di Salman, membuat perencanaan tahunan adalah 

hal yang rutin. Minimal, sudah tiga kali aku melakukannya. Akan tetapi, setiap 

rutinitas itu dilakukan, ada semacam disorientasi besar yang ku rasakan, karena yang 

terjadi hanya sebuah tindakan periodik yang tidak mengarah kemana-mana. Siklus 

manajemen tentu tetap dilaksanakan, mulai dari evaluasi tahun sebelumnya, 

perencanaan ulang, pelaksanaan, monitoring, kemudian evaluasi kembali, namun semua 

hanya sebuah rutinitas normatif yang terwakilkan hanya dalam sekelompok dokumen 

dan tabel. Indikator pencapaian juga jelas tersusun dan menjadi patokan, namun self-

defined dan ditentukan berdasarkan apa yang terlihat saat itu saja. Arahan dari 

pengurus dan pembina juga menyertai, namun begitu beragam dan terasa impulsif 

ketimbang sebuah penglihatan jangka panjang. Kerangka kerja perencanaan seperti 

Balanced Score Card atau Strategy Map juga diterapkan, namun semua hanya seperti alat 

formalitas. Ada ruh yang hilang dalam proses perencanaan itu. Ada arah yang tak 

terdefinisikan. Ada visi masa depan yang tak terlihat.  

Bukan berarti Salman tidak punya “arah”. Pada dasarnya berbicara tentang arah atas 

apa yang memang mau dituju Masjid Salman saat ini akan membawa kita pada visi 

Masjid Salman sendiri. Sebagai sebuah masjid, Salman memiliki visi yang cukup besar. 

Kalimat visi itu cukup tegas: “Menjadi masjid kampus mandiri, pelopor pembangunan 

peradaban Islami”. Tapi, apa maksud kalimat ini?  

 

Dilema Pemaknaan Visi 

Visi ini tentu saja bisa dibedah dengan tuntas melaui pemeriksaan lebih dalam atas 

makna setiap kata yang menyusunnya. Meskipun begitu, pembedahan tersebut akan 

pasti melibatkan proses interpretasi atau penafsiran yang pada akhirnya tetap bisa 

memiliki ruang fleksibilitas dan perbedaan atas pemaknaannya. Hal yang sama juga 

berlaku pada banyak fondasi dasar, visi-misi, atau manifesto pergerakan. Kalimat yang 

dituliskan akan selalu terbuka pada interpretasi, sehingga mau tak mau seringkali 

memberikan keragaman persepsi, apalagi bila perumusan fondasi itu berjarak waktu 

yang cukup lama atau bahkan sekian generasi ke saat ini. Memang pada akhirnya ada 

dua cara untuk memaknai suatu kalimat prinsipil, yakni mengartikannya secara utuh 

berdasarkan semantik kalimatnya, atau mengartikannya berdasarkan konteks 

bagaimana itu disusun dan niat penyusunnya. Yang pertama memang beresiko multi-

interpretasi. Pembedahan makna secara bahasa mungkin bisa membuatnya sedikit 

lebih obyektif, namun penafsiran makna itu sendiri tetap tidak bisa bebas dari bias dan 

subyektivitas. Di sisi lain, yang kedua akan sangat bergantung konteks keadaan dan 



 

~ 13 ~ 

subjek yang merumuskan, sehingga bisa jadi mengalami distorsi atau kehilangan 

relevansi tertentu seiring berjalannya waktu. Memang, harusnya suatu landasan 

dirumuskan seabstrak dan seumum mungkin sehingga bisa tetap obyektif bila 

dimaknai oleh siapapu dan tetap relevan dalam berjalannya waktu. Akan tetapi, semua 

efek samping dari interpretasi akan selalu tetap tidak bisa dihindari. 

Hal ini sebenarnya pun menjadi wacana tersendiri atas seberapa jauh suatu landasan, 

fondasi, atau visi itu perlu direvisi atau dipertahankan. Apakah suatu visi itu bisa 

cukup permanen untuk dijaga selamanya atau perlu ditinjau ulang setiap periode 

tertentu? Itu juga mungkin kenapa visi lebih sering melekat ke orang ketimbang sebuah 

badan atau lembaga. Suatu badan, Lembaga, atau organisasi, lebih tepat memiliki 

tujuan ketimbang sebuah visi. Secara bahasa juga visi berarti penglihatan, atau apa 

yang dilihat oleh seseorang ketika menjalankan sesuatu. Seorang pemimpin yang 

visioner berarti mampu melihat jauh ke masa depan atas apa yang ingin diwujudkan 

dari apa yang ia jalani. Suatu organisasi tidak bisa “melihat”, maka naturalnya tidak 

punya visi. Akan tetapi, yang menjadi panduan arah organisasi tersebut bisa tertuang 

dalam tujuan organisasi, atau dasar-dasar nilai lainnya yang bisa menjadi dasar 

pergerakan dan aktivitas organisasi tersebut. Tentu yang dimaksud organisasi ini 

berlaku secara umum dari level kecil sampai ke besar seperti negara. Dalam konteks 

wacana relevansi suatu landasan organisasi, maka tujuan dan nilai dasar organisasi 

yang  seharusnya menjadi pegangan, untuk kemudian diejawantahkan dalam visi dan 

misi setiap pemimpin yang menjalankannya. Dengan itu, kontekstualisasi situasi dan 

keadaan zaman dapat selalu disesuaikan. Meski tentu saja, mekanisme seperti itu tidak 

dapat mencegah secara penuh efek samping interpretasi yang dapat terjadi pada 

landasan organisasinya. Seminimal-minimalnya, ketika visi terikat dengan pemimpin 

yang menjalani, maka pemaknaannya selalu dapat dijaga dan diklarifikasi. Pemaknaan 

atas landasan lain, memerlukan elaborasi dan pedoman yang jelas sehingga 

subyektivitas interpretasi dapat dikurangi.  

Ups, mungkin di sini aku terlalu merepotkan diri dengan masalah terminologi yang 

sebenanrya selalu bisa disesuaikan. Akan tetapi, problematikanya tetap sama, apapun 

itu yang menjadi landasan suatu organisasi, apapun namaya, apakah itu tujuan, asas, 

visi, dan lain sebagainya, tetap memiliki masalah pemaknaan, dan itu akan selalu 

terbelah menjadi dua kemungkinan. Pemaknaannya bisa secara bebas difokuskan pada 

semantik kalimatnya, atau memang perlu melihat konteks niat dan idealisme dari para 

perumus atau pendirinya.  

 

Visi Salman dan Beban Sejarah 



 

~ 14 ~ 

Oke, sekarang kembali ke Masjid Salman ITB. Secara organisasional, Masjid Salman ITB 

berbentuk Yayasan dengan nama Yayasan Pembina Masjid (YPM) Salman ITB. Yayasan 

ini berdiri dalam bentuk legal melalui Keputusan Menkumham Nomor C-

2639.HT.01.02 Tahun 2007 yang didalamnya mencakup tuangan Anggaran Dasar (AD) 

dan Anggaran Rumah Tangga (ART) sebagai landasan organisasi. Tujuan dan kegiatan 

Yayasan tercantum pada AD sedangkan asas dan visi tercantum pada ART. Visi ini 

mungkin menyatakan apa yang ingin dilihat di masa depan dari yayasan ini. Mau tidak 

mau, ini merupakan representasi dari yang mendirikan, atau paling tidak merumuskan 

AD dan ART tersebut. Dari jejak arsip yang aku telusuri sendiri, pernyataan visi belum 

ada di akta notaris pendirian YPM tahun 1963 (ada kemungkinan keliru, terkait arsip 

yang tersedia). Terlepas dari itu, pilihannya selalu antara berusaha memaknai sendiri 

visi itu berdasarkan konteks pelaksana saat ini, atau berusaha mencari makna asal visi 

tersebut dari yang merumuskan. 

Terkait yang kedua, ini terkadang yang sering menjadi apa yang aku sebut sebagai 

beban sejarah dari masjid Salman ITB. Apa yang menjadi landasan YPM tidak pernah 

memiliki dokumen penjelas atau semacam elaborasi lebih lanjut atas gagasan utuh yang 

sebenarnya ingin dibawa oleh Masjid ini. Ketika seseorang mendengar Visi YPM 

Salman ITB dan bertanya apa maksudnya, maka penjelasan atas itu sangat bergantung 

siapa yang menjawab. Di sisi lain, ada semacam niat luhur para senior dan tetua YPM 

yang tertuang dalam visi tersebut. Mungkin memang tidak semua, namun ada satu-dua 

pemikir YPM yang mungkin gagasannya dominan menjadi pewarna dalam visi yang 

terumuskan. Selain pada Visi, apa yang sebenarnya dibawa oleh YPM pada kegiatan-

kegiatannya sering bergantung dari segelintir pemikir tersebut. Tentu ini hal yang 

wajar. Karena mau tidak mau gagasan itu pasti bersumber dari orang, meski pada 

akhirnya terikat pada suatu organisasi. Terlebih dari itu, Salman memang secara sejarah 

memiliki banyak narasi yang membuatnya unggul, termasuk di antaranya fakta bahwa 

Salman merupakan masjid kampus pertama di Indonesia.  

Narasi-narasi besar dan juga fakta sejarah yang tertempel pada Masjid Salman ini 

kemudian terbawa terus hingga akhirnya mempengaruhi juga arah dan keputusan di 

masa kini. Efeknya, ketika para pengurus dan manajemen berusaha menentukan arah 

di masa kini, seringkali narasi masa lalu menjadi kerangka yang mempengaruhi. 

Pertanyaan apa yang membuat Masjid Salman unik atau unggul saat ini, itu hanya bisa 

dijawab dengan narasi sejarah, selain fakta-fakta kecil yang sebenarya sudah mulai 

terkikis relevansinya karena kemajuan masjid-masjid baru juga sudah mulai 

bermunculan. Masjid Salman mau dibawa kemana dan apa yang bisa dicapai oleh 

masjid ini juga terbawa oleh narasi-narasi besar yang mau tidak mau terpengaruhi oleh 

“beban sejarah” dan nama “Masjid Salman ITB” itu sendiri. Padahal, identitas adalah 

sesuatu yang tidak pernah tetap karena dibentuk dan terbentuk. Jelas, kita tidak bisa 

lepas dari sejarah yang membentuk, namun ketika beban sejarah itu justru menjadi 



 

~ 15 ~ 

kerangka yang membatasi, atau bahkan membuat kontekstualisasi gagal terjadi, 

adaptasi akan sukar terjadi. Zaman terus berubah dan berganti, maka sudah tentu 

tinjauan ulang itu harus perlu rutin dilakukan secara menyeluruh, bukan sekadar di 

permukaan dan terwujud hanya dalam bentuk penyesuaian cara pelaksanaan program. 

Kerangka berpikir, cara pandang, hingga metode penerapan harus dikaji secara 

menyeluruh. Gagasan lama dapat ditransformasi untuk terus menghasilkan gagasan 

segar yang memang bisa membantu Salman bergerak di zaman yang terus berubah. 

Yang terpenting perlu dipertahankan dari masa lalu yakni nilai intinya. 

Beban sejarah ini kemudian “diperparah” dengan sistem yang ada di dalam YPM itu 

sendiri, yang mana 3 strata pembina-pengurus-manajemen mewakili 3 generasi yang 

berbeda. Komunikasi antar generasi menjadi hambatan besar adanya penyesuaian 

gagasan atas apa yang memang perlu dibawa oleh Salman di satu waktu. Ketika 

pembina memandang A dengan paradigma lama, sedangkan pengurus memandang B 

dengan paradigma berbeda, ditambah dengan manajemen yang memandang C dengan 

cara padang yang lebih realistis dengan masanya, maka akan terjadi kekacauan arah 

atas apa yang perlu dituju oleh YPM. Penyesuaian atas apa yang Salman dapat lakukan 

saat ini menjadi sulit ketika pengurus dan pembinanya masih memakai paradigma 

lama para pendiri dalam melihat posisi dan potensi Salman. Kebaruan-kebaruan 

memang terus diusahakan, namun dilakukan dalam level permukaan dan pada aspek 

yang kurang esensial. 

Terlebih lagi, meskipun ada beberapa gagasan tunggal yang cukup integratif menjadi 

landasan bagaimana YPM Salman ITB bergerak, pemikir di Salman bisa dikatakan 

cukup banyak dan beragam, serta bahkan seringkali bertentangan. Ketiadaan pemikir 

atau tokoh tunggal, membuat YPM seperti diarahkan oleh banyak kepala, yang pada 

akhirnya menciptakan partisi tertentu dalam internal Salman sendiri yang terwujud 

dalam bidang-bidang dan program yang ada. Para pemikir terkait kaderisasi akan 

fokus ke bidang yang mengelola kaderisasi, para pemikir intelektual akan fokus ke 

bidang yang mengelola intelektualitas, dan seterusnya. Hal ini membuat Salman 

menjadi semacam federasi dari bidang-bidangnya ketimbang sebuah badan tunggal 

dengan satu arah yang sama.  

Keadaan ini secara rinci mungkin tidak akan terlihat ke publik. Namun, efek 

sampingnya terlihat sangat jelas ketika kita berusaha mencari satu citra tunggal yang 

menjadi ciri khas Masjid Salman ITB, terutama di mata jamaah. Bisa dipastikan, 

jawabannya sangat bergantung darimana jamaah tersebut menerima manfaat. Hal ini 

karena memang setiap bidang seperti memiliki ciri khas, cara pandang, dan arahnya 

sendiri, yang masing-masing bergantung para pemikir atau pengarah yang aktif di 

dalamnya. Seharusnya memang, visi YPM dapat menjadi tiitk pemersatu yang bisa 

mengintegrasikan semua itu, namun itu akan kembali ke masalah awal terkait multi-



 

~ 16 ~ 

interpretasi yang terjadi. Apa makna sesungguhnya Visi YPM tidak terinternalisasi dan 

terejawantahkan secara merata dan menyeluruh pada seluruh bagian YPM, sehingga 

seakan-akan setiap bagian memiliki visinya sendiri-sendiri. 

Memang seharusnya ada semacam panduan yang bisa menurunkan dan 

mengkontekstualisasikan visi Salman ke setiap program dan aktivitas di Salman. Ini 

menjadi semacam penjaga ideologi atau gagasan. Yang namanya gagasan pasti akan 

terkikis oleh waktu dan skala. Seiring informasi atau gagasan itu tersampaikan, potensi 

distorsi dan penafsiran berbeda sangat mungkin terjadi. Sayangnya, panduan semacam 

itu tidak ada di Salman. Tidak ada penjelasan. Tidak ada elaborasi. Pemaknaan atas visi 

itu secara tertulis sepanjang yang aku ketahui hanya ada di dokumen “Grand Design 

Kaderisasi”, yang secara spesifik hanya fokus pada aspek kaderisasi. Selebihnya, visi 

itu hanya menjadi kalimat yang diucapkan setiap apel karyawan dan tercantum pada 

beberapa dokumen termasuk website Salman sendiri. Jika ingin ideal, mungkin 

seseorang perlu menelusuri dan menuliskan makna asli dari Visi Salman dan 

bagaimana itu termanifestasi dalam bidang-bidang Salman, sehingga semua bidang 

memiliki arah yang terintegrasi sebagai satu kesatuan. 

 

Pemaknaan Naif Visi Salman 

Aku sendiri bukan yang paham sejarah atau dapat memahami akar asal mula konteks 

Visi YPM ketika awal dirumuskan. Namun, seminimalnya kita bisa memakai cara 

semantik sederhana untuk mendapatkan makna dasar awal (sebut saja makna naif) atas 

visi tersebut. Baiklah, here we go. 

“Masjid kampus” cukup self-explanatory, tapi mungkin  kita bisa artikan sebagai masjid 

yang terletak di lingkungan perguruan tinggi, dengan relasi tertentu dengan perguruan 

tinggi baik secara langsung atau tidak langsung. Bagian akhir perlu dinyatakan 

eksplisit karena ada beberapa masjid kampus yang menjadi bagian tak terpisahkan 

dalam struktur hirarkis perguruan tinggi dan ada juga masjid kampus yang secara 

kelembagaan berdiri independen namun tetap berelasi melalui beberapa cara dengan 

perguruan tingginya. Masjid Salman adalah contoh yang kedua. Pemosisian Salman 

sebagai masjid kampus juga memberikan peran khusus bahwa target jamaah utama 

dari Masjid Salman adalah civitas academica, khususnya mahasiswa.  

Memang, definisi masjid sendiri dapat dibedah panjang dari banyak perspektif. Justru 

mungkin arah orientasi pengelolaan masjid berakar dari pandangan terhadap makna 

“masjid” itu sendiri. Sejauh mana masjid itu mau dikelola dan dikembangkan akan 

sangat bergantung pada bagaimana kita memandang arti ideal dari sebuah masjid. 

Dalam konteks itu, aku tidak akan membahas lebih jauh, selain bahwa mungkin 

“masjid” dalam perspektif visi Salman mengarah pada sebuah fasilitas publik yang 



 

~ 17 ~ 

dikelola dalam tata nilai keislaman dan dapat dijadikan area beraktivitas secara luas 

selain fungsi utamanya sebagai tempat ibadah.  

Selanjutnya, Kata sifat “mandiri” sudah mewujud secara tidak langsung dalam posisi 

Masjid Salman terhadap ITB. Mandiri adalah kata yang jelas dan tak ambigu untuk 

menunjukkan kemampuan untuk berdiri sendiri tanpa kebergantungan dengan pihak 

lain. Dalam konteks Masjid Salman, ini bisa berarti secara legal ataupun finansial. 

Mandiri tidak berarti tidak berelasi sama sekali, namun semua hubungan bisa bersifat 

mutual dan tidak ada kebergantungan. Ini memang belum tercapai secara penuh, 

namun pernyataannya dalam Visi  menunjukkan keinginan kuat untuk kesana. 

“Pelopor Pembangunan Peradaban Islami” adalah satu frase, yang perlu dilihat secara 

terpisah dalam sub-frasanya. Semua kata di sini berpotensi mengalami multi 

intepretasi, terutama “peradaban”. Sub-frasa paling dasar adalah “peradaban islami”, 

yang mungkin tidak akan akku bahas rinci di sini. Kata “peradaban” adalah kata paling 

mudah mengalami perbesaran makna, karena cara pandang setiap manusia dan 

kelompok terhadap peradaban bisa sangat beragam. Pemasangan kata “islami” juga 

tidak terlalu dapat menyempitkan maknanya, karena pandangan atas bagaimana 

“peradaban islami” juga bukan hal yang bisa punya bentuk tunggal dan juga bukan hal 

yang bisa dijabarkan secara sederhana dan singkat. Justru sub-frase ini menjadi inti 

gagasan dari Visi Salman, jika dapat terjelaskan dengan baik. Bisa dikatakan hampir 

tidak ada kelompok atau pergerakan berbasis Islam yang tidak menjadikan peradaban 

sebagai tujuan atau visinya, secara eksplisit maupun implisit. Apa yang membuat 

Masjid Salman berbeda? Tentu salah satu penentu utamanya adalah “peradaban islam” 

seperti apa yang Masjid Salman lihat. Ini yang memang perlu dielaborasi lebih rinci, 

minimal dari penggagasnya. Karena jika tidak, setiap orang yang aktif di Salman bisa 

memandangnya dengan cara yang berbeda.  

Selanjutnya, “peradaban Islami” disandingkan dengan “pembangunan” sebagai 

penekanan bahwa masjid punya kontribusi dalam “membangun” peradaban islami 

tersebut. Kontribusi Salman ini secara khusus dispesifikkan adalah dalam hal 

“kepeloporan”, yang akhirnya menjadi komponen terakhir pembentuk frase panjang 

itu. Kepeloporan menandakan bahwa dalam membangun tersebut, Salman harus yang 

duluan, yang membuka jalan, yang merintis, sehingga yang lain dapat mengikuti jejak 

atau jalan yang sama. Dalam hal ini, kepeloporan memberikan beban bahwa apa yang 

dibangun oleh Salman adalah hal yang tidak pernah dilakukan sebelumnya. Suatu 

aspek yang cukup berani untuk dicantumkan, karena tentu membuat Salman selalu 

seakan berada dalam mode perlombaan. Bahkan, dari semua aspek yang termuat 

dalam visi Salman, kata “pelopor” ini yang paling berat, karena seakan harus 

memastikan tidak ada yang mengawali sebelumnya. Apakah ini karena beban sebagai 

masjid kampus pertama, sehingga seakan-akan harus jadi yang terdepan? Entah.  



 

~ 18 ~ 

 

Jadi, kemana Salman menuju? 

Paling tidak, kita bisa maknai bahwa memang ada mimpi luhur dari para pendahulu 

(atau minimal yang merumuskan visi ini), bahwa Salman harus terus dapat menjadi 

pionir, yang terdepan, sebagai masjid kampus, terkhusus dalam membangun 

peradaban Islami. Sayangnya, ini menjadi salah satu efek dari “beban sejarah” yang 

terbahas sebelumnya. Salman menentukan masa depannya dari masa lalunya. Memang 

bukan hal yang salah, tapi pada suatu titik berpotensi menjadi kerangka pembatas dan 

penghambat ketimbang pendorong. Kita dapat bertanya saat ini, apa hal kepeloporan 

yang masih bisa diunggulkan Salman? Kita bisa menyebutkan beberapa program 

memang, namun dengan perkembangan dan pertumbuhan masjid-masjid lainnya yang 

juga banyak mulai memiliki spesialiasinya sendiri-sendiri, kepeloporan itu sendiri 

mulai pudar. Apalagi, dengan tidak terintegrasinya visi ini secara utuh dan 

menyeluruh dalam internal Salman, setiap bidang bergerak dengan kecepatannya 

sendiri-sendiri ketimbang dalam satu arah dan momentum yang sama.  

Pada akhirnya, kritik terbesar di sini bukan pada kalimat visinya, namun pada 

implementasi visi itu sendiri. Kita dapat mencoba memahami makna dari visi tersebut, 

dan mungkin juga maksud dari para perumusnya, namun ketika makna itu tidak 

disatukan dalam sebuah persepsi utuh atas arah gerak Salman, yang secara holistik 

termanifestasi dalam setiap program yang dijalankan bidang-bidangnya dalam 

beragam bentuk kesinambungan yang integratif, maka visi itu hanya akan jadi beban 

dan omong kosong. Inilah yang jadi pedang bermata dua dari sebuah visi besar.  

Sebuah visi tidak hanya harus besar, tapi juga dapat dikomunikasikan, diinternalisasi, 

dan ditanamkan pada setiap orang yang akan menjalankannya dalam satu persepsi. 

Saat ini, mungkin memang ada beberapa pembina (dan pengurus) yang memiliki visi 

sama, atau bahkan memperjuangkan visi tersebut, namun ketika itu tetap kurang 

terkomunikasikan secara utuh dan menyeluruh, yang menjalankan tetap akan bingung 

menurunkannya dalam ranah praktis. Alhasil, yang terjadi hanyalah perencanaan 

tahunan yang dilakukan secara terfragmentasi setiap bidang (meski dalam satu 

kerangka kerja) dengan impuls-impuls target dari pembina dan pengurus yang 

diberikan tanpa adanya perencanaan jangka panjang yang matang. Memang salah satu 

tantangan terbesar dari suatu visi adalah bagaimana sesuatu yang abstrak (karena visi 

pasti abstrak dan umum) dapat turun menjadi beberapa langkah-langkah konkrit yang 

realistis namun tetap dalam prinsip dan orientasi yang sama dengan yang diniatkan 

visinya. 

Dengan situasi seperti ini, Salman menjadi tarik-tarikan antara beberapa orang yang 

berusaha bergerak kencang, tapi dengan arah yang berbeda-beda, ditambah dengan 



 

~ 19 ~ 

keadaan internal yang mungkin belum siap dalam beberapa aspek. Lantas, apa 

solusinya? Sebagaimana yang telah terbahas sebelumnya, visi tersebut harus memiliki 

dokumen penjelas terlebih dahulu, semacam penjelasan yang menjadi maksud utama 

dari visi tersebut untuk menyamakan persepsi. Yang selanjutnya perlu dilakukan 

selanjutnya adalah penyusunan semacam rencana strategis yang menjadi turunan 

langsung visi tersebut dalam capaian-capaian strategis jangka panjang yang 

mengintegrasikan seluruh bidang. Penyusunan rencana strategis ini tidak bisa hanya 

sekadar penulisan target-target terpisah dari setiap bidang yang kemudian disatukan 

dalam satu dokumen. Rencana strategis ini harus bersifat umum dan disusun dalam 

suatu kerangka integratif yang melibatkan semua bidang, dengan pemetaan peran 

setiap bidang yang jelas dan bagaimana mereka berkolaborasi. Penyusunannya pun 

perlu memastikan kesamaan persepsi dan cara pandang setiap orang agar adanya 

kesaatuan idealisme yang dibawa, ketimbang urusan formalitas manajerial. Hal 

terakhir adalah konsistensi dalam rencana strategis itu dalam proses siklus manajemen 

yang rapih dan termonitor dengan baik. Ini untuk memastikan penyusunan rencana 

tahunan itu tidak hanya sekadar proses repetitif setiap akhir tahun, namun juga 

semacam proses refleksi atas apa yang memang dituju dan posisi yang sudah dicapai.  

Memang, semua itu terkesean klise dan normatif, namun tetap perlu untuk dilakukan. 

Kesulitan jelas ada, karena situasi di Salman tidak sederhana. Apa yang terbahas 

sebelumnya terkait bahwa Salman dipegang 3 generasi yang berbeda, dari level 

pembina hingga manajemen (dan bahkan ke level aktivis) memberi tantangan terbesar 

dalam komunikasi dan implementasi visi Salman. Yang paling praktis untuk dilakukan 

adalah bagaimana manajemen bisa menjadi jembatan dan penerjemah yang baik atas 

apa yang diinginkan pembina dan pengurus. Meskipun idealnya hal-hal seperti 

penjelasan visi dan renstra itu turun dari hirarki yang lebih atas, maka dalam situasi 

Salman, manajemen yang bisa berinisiatif langsung untuk menyusun itu semua dengan 

tetap mengakomodasi keinginan dan arahan dari pembina dan pengurus. 

Semua masalah ini belum ditambah banyak faktor-faktor lainnya yang tidak kalah 

penting, seperti relasi dengan ITB, keuangan masjid, penerimaan ZIS, keaktivan 

mahasiswa, perkembangan teknologi, dan lain sebagainya. Terutama khusus masalah 

keuangan, akhir-akhir ini hal tersebut menjadi salah satu bottleneck terbesar 

penyelenggaraan program-program di Salman. Dengan visi yang besar, ketiadaan 

orientasi tunggal atas apa yang dituju, ditambah banyak bottlenecking di bawah, Salman 

(terkhususnya manajemen), menjadi seperti terikat banyak rantai untuk bisa bergerak, 

apalagi berusaha mengimplementasikan dan mengejar visi besar tersebut secara 

optimal, terarah, dan integratif. Bahasan-bahasan ini sayangnya di luar hak saya untuk 

membicarakan lebih rinci, terkhusus isu keuangan yang cukup sensitif. Apa yang 

terjadi sekarang, alih-alih thrive atau minimal strive, Salman sekarang jadi seperti hanya 

dalam mode survive. 



 

~ 20 ~ 

Pada akhirnya, ini semua terkait dengan adaptasi. Sebuah lembaga besar selalu 

memiliki beban sejarah yang terkadang bila tidak terkelola dengan baik akan balik jadi 

penghambat perkembangan di masa depan. Kita dapat lihat contoh langsungnya di 

ITB, yang sebenarnya sudah merupakan kampus besar bersejarah di Indonesia, namun 

nama besar itu pada akhirnya akan tergantikan dengan nama-nama baru bila usaha 

untuk beradaptasi dan transformasi tidak bisa menyeimbangkan beban sejarah itu. 

Tantangan utamanya adalah bagaimana transformasi itu dapat dilakukan dengan 

mempertahankan nilai awal yang sudah menjadi landasan ketika terbentuk. Itu yang 

sangat perlu dipikirkan oleh Masjid Salman ITB saat ini, yang dalam perspektifku 

sendiri, sebagai yang sudah menjalani sebagai manajer di dalamnya dalam kurun 

waktu 3 tahun, akan terus menjadi penghambat bila tidak segera tertangani. Yang ku 

lakukan juga tetap hal praktis, menyiapkan semua dokumen konsep dan rencana 

strategis dari bawah (level manajemen) untuk kemudian diimplementasi langsung 

selagi dikomunikasikan ke level atas. Meski begitu, permasalahan terkait keterpisahan 

bidang-bidang di Salman yang akhirnya menyulitkan persatuan arah gerak dan 

sinergisasi pencapaian visi Salman tetap tidak akan terselesaikan apabila usaha untuk 

bergerak ini masih terpisah-pisah. Maka dari itu, langkah strategis perlu dilakukan 

simultan. Memang butuh waktu jeda yang cukup lama untuk fokus ke hal-hal 

konseptual seperti ini, namun efeknya jangka panjang. Pada akhirnya butuh sedikit 

kelapangan hati untuk merelakan beberapa target kecil di suatu tahun untuk fokus 

pada perencanaan jangka panjang ini. Pertanyaan siapa yang dapat memulai, aku pun 

tidak bisa menjawab. Seminimal-minimalnya apa yang bisa aku lakukan secara konkrit 

saat ini adalah membuat tulisan ini. Atas bagaimana langkah selanjutnya, semoga Allah 

memberikan kemudahan jalan, bagi manajemen, pengurus, pembina, serta semua yang 

punya peran dalam kemajuan Masjid Salman ITB. 

Semoga Allah selalu memberi kita petunjuk. 

Wallahu’alam bi Sawab 

 

 

 

 

 

 

  



 

~ 21 ~ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Emang Apa Spesialnya Salman? 
 

 

  



 

~ 22 ~ 

Ketika aku pertama kali menginjakkan kaki di Bandung untuk berkuliah di ITB dna 

kemudian mengenali Salman, tidak ada terbesit sedikitpun dalam pikiranku bahwa 

masjid ini spesial. Aku baru mendapat kesan spesial itu justru beberapa tahun 

kemudian ketika Salman membantuku dalam sebuah pencarian jawaban dalam hidup. 

Narasi Salman sebuah masjid yang “spesial”, “besar”, “unik” atau semacamnya justru 

aku dapatkan dari orang lain sepanjang aku kuliah. Bukan aku terasingkan dari 

Salman, aku secara rutin ikut kajian iftharnya, bergabung menjadi panitia Ramadhan 2 

kali, dan cukup sering “nongkrong” di area masjidnya karena suasananya cocok untuk 

berkontemplasi dan menikmati kesendirian. Namun, selain dari tempatnya dan hal-hal 

yang memang sangat aku nikmati dan apresiasi sebagai sebuah masjid besar dekat 

kampus, masa itu aku tak menemukan apa yang perlu dianggap spesial dari masjid 

Salman. 

Memangnya, apa yang membuat spesial Masjid Salman? Mungkin sejarahnya, 

mungkin para pendirinya dan pengurusnya, mungkin kegiatan dan pencapaiannya di 

masa lampau, mungkin juga semua kegiatannya yang bertahan hingga hari ini. Banyak 

faktor dapat dipertimbangkan ketika kita berbicara atas keadaan yang sudah terjadi 

sehingga nama Masjid Salman sudah besar saat ini. Apa yang membuat Masjid Salman 

berbeda memang bisa dijawab dengan banyak cara, dan jawaban yang paling mudah 

adalah apa yang dibahas di tulisan sebelumnya, bahwa pembeda utamanya adalah 

selalu tentang sejarah. Bila pembedanya adalah kegiatan-kegiatannya, seperti LMD, 

Sekolah Pra-Nikah, dan lain sebagainya, maka dengan mudah kita dapat lanjutkan 

pertanyaannya menjadi, apa spesialnya LMD Salman, apa spesialnya Sekolah Pra-

Nikah Salman, dan seterusnya, yang mana semua itu tetap memungkinkan untuk 

dilaksanakan dan dikembangkan juga oleh masjid lain. 

Identitas (apapun) pada dasarnya bukan hal yang mudah untuk dicari atau ditetapkan. 

Identitas harus jadi hal, sifat, dan persepsi yang menjadi ciri, menjadi khas, menjadi 

pembeda, sedemikian sehingga menjadi penentu atas siapa atau apa. Tentu, semua bisa 

disederhanakan menjadi aspek  label, fisik, dan pengalaman, karena biasanya akan 

menjadi otomatis berbeda. Nama Masjid Salman ITB, bentuk bangunan, arsitektur, dan 

lingkungannya, serta sejarah perkembangannya, sudah menjadi keunikan kuat 

tersendiri. Dengan apa yang Salman sudah capai dan miliki saat ini, tentu itu sudah 

menjadi identitas kuat yang membuat Salman spesial. Akan tetapi, dengan dinamika 

keadaan yang terus berubah dalam beragam sektor, mulai dari karakter generasi, 

keadaan sosial, ekosistem keagamaan, dan banyak lainnya, kita perlu meninjau kembali 

posisi Salman di tengah semua keadaan itu. Sejarah memberi Salman kekuatan awal, 

jelas, namun jangan sampai sejarah hanya memberikan romansa masa lalu yang 

akhirnya tidak membawa Salman kemana-mana. Ini serupa dengan keadaan umat 

Islam saat ini yang sering kali terlalu tenggelam dalam romansa kejayaan Islam masa 



 

~ 23 ~ 

lampau hingga akhirnya gagal beradaptasi melihat isu sesungguhnya yang dihadapi di 

masa kini. 

Pemahaman posisi dan identitas ini diperlukan untuk memperjelas Visi dan Misi 

Salman, yang sebenarnya sudah jelas terdefinisikan. Ambil contoh sederhana satu misi, 

“mengembangkan konsep dan model peradaban Islami”. Pertanyaan selanjutnya dari 

misi ini tentu saja, “kenapa harus Salman?” Apakah masjid lain tidak bisa melakukan 

itu? Atau terlepas dari masjid manapun dapat melakukannya, apakah yang terpenting 

masjid Salman menjadi salah satu yang berkontribusi? Tulisan ini hanya sebuah usaha 

naif untuk berusaha memaknai posisi Salman dan menjadi penjelasan dasar atas 

kenapa misi-misi itu justifiable. Tentu, ini terlepas dari maksud sejarah sesungguhnya 

apa, namun lebih ke apa yang dihadapi Salman saat ini. 

 

Pemetaan Aspek Masjid 

Ada banyak cara untuk memaknai Masjid. Beragam teori dan perspektif tersedia 

melimpah terkait apa itu masjid, fungsinya, bagaimana ia harus dikelola, posisinya di 

masyarakat, dan seterusnya. Untuk tujuan abstraksi, aku sekarang akan coba 

pendekatan paling sederhana atas Masjid. 

Masjid adalah sebuah tempat publik, yang sebagaimana tempat-tempat publik lainnya, 

memiliki fasilitas tertentu yang dapat digunakan secara terbuka untuk beraktivitas oleh 

orang umum. Namun juga, tidak seperti tempat-tempat publik lainnya, aktivitas di 

dalam masjid secara khusus mengikuti tata aturan dan norma yang sesuai dengan 

syariat Islam, termasuk beberapa fasilitas di dalamnya yang secara khusus memang 

untuk melayani keperluan umat Muslim. Keperluan utama yang dimaksud di sini tentu 

saja paling tidak adalah beribadah. Dalam fungsinya sebagai tempat ibadah, masjid 

punya fungsi kuat dalam membina hubungan setiap muslim dengan Allah, yang jelas 

harus dilandasi iman yang kokoh dan ilmu yang benar. Keperluan-keperluan yang lain 

disediakan berdasarkan fasilitas-fasilitas sekunder yang dimiliki masjid itu sendiri, 

namun tetap dalam paradigma masjid sebagai tempat publik, yang mana menjadi 

wadah beraktivitas sosial masyarakat. Dari narasi dasar ini, kita paling tidak dapat 

melihat 3 fungsi dasar masjid, yakni (1) fungsi ibadah; (2) fungsi tarbiyah; (3) fungsi 

muamalah.  

Tentu, banyak perspektif berbeda terhadap hal ini, karena jika ingin dirinci lebih jauh, 

tentu akan ada banyak fungsi-fungsi turunan lainnya. Ini hanyalah kategorisasi naif 

untuk mengabstraksi pemahaman agar lebih general. Fungsi ini, agar dapat dipenuhi 

dengan baik, tentu membutuhkan pengaturan dan pengelolaan tertentu, yang akan 

menentukan bagaimana fungsi ini dilaksanakan dan dikembangkan. Keunikan masjid 

akan bergantung pada hal tersebut. Bagaimana fungsi tarbiyah diberikan misal, akan 



 

~ 24 ~ 

sangat ditentukan konsep pembinaan dan kaderisasi yang dikembangkan atau diadopsi 

di dalam masjid tersebut. Selanjutnya, kita dapat sebut konsep yang mendasari 

bagaimana fungsi ini diberikan sebagai “model”. 

Dalam melihat pelaksanaan fungsi-fungsi dari masjid, kita dapat membuat “meta-

model” dengan membagi komponen masjid menjadi tiga, yakni internal kelembagaan 

masjid itu sendiri, fasilitas yang dimiliki untuk pelaksanaan fungsi-fungsi tersebut, dan 

masyarakat yang menjadi pengguna fasilitas dan penerima manfaat atas fungsi-fungsi 

tersebut. Kita sederhanakan tiga ini menjadi internal, fasilitas, dan eksternal. Dalam 

bahasa lain, ketiga aspek ini dikenal juga sebagai idarah, ri’ayah, dan imarah. Aspek 

idarah terkait dengan pengelolaan masjid (internal), aspek ri’ayah terkait dengan 

pemeliharaan bangunan, peralatan, dan lingkungan masjid (fasilitas), dan aspek imarah 

terkait dengan kegiatan memakmurkan masjid (eksternal).  

Ketiga hal itu tidak akan dibahas secara rinci di sini, karena itu akan menjadi bahasan 

panjang terkait manajemen masjid. Yang dapat dilihat di sini adalah bagaimana ketiga 

aspek ini dijalankan, minimal dengan memetakan entitas yang terlibat di dalamnya. 

Kita bisa melihat minimal secara internal, ada pengelola masjid atau takmir (terkadang 

termasuk amil di dalamnya), dan dalam perspektif eksternal, ada jamaah. Kedua entitas 

ini dihubungkan oleh fasilitas atau lingkungan masjid, yakni bagaimana takmir atau 

pengelola dapat memberikan pelayanan dan pembinaan kepada jamaah sebagai bentuk 

pelaksanaan fungsi masjid. Kita sebut ini model dua-aktor. 

 

 

Gambar 3. Pemetaan dasar komponen masjid 

 



 

~ 25 ~ 

Ketika fungsi-fungsi yang dijalankan semakin banyak dan kompleks, maka lebih 

banyak entitas yang terlibat. Pengelola dana umat, atau amil, akan menjadi entitas 

tersendiri. Fungsi tarbiyah atau pembinaan yang berjalan dengan baik juga akan 

menghasilkan satu entitas khusus yang dapat kita sebut kader. Takmir dan kader akan 

menjadi entitas yang berbeda namun bersama-sama menjadi aspek internal yang akan 

membantu pengelolaan dan pengurusan masjid. Dalam aspek eksternal atau Imarah, 

target jamaah dapat dipecah menjadi dua kategori, yakni jamaah individual dan 

komunitas. Entitas komunitas di sini tidak harus dalam bentuk Lembaga resmi, namun 

dapat dipandang sebagai sekelompok orang yang memiliki kemiripan atau kesamaan 

tertentu, yang akan menentukan tipe kegiatan dan aktivitas yang dilaksanakan. Dengan 

ini, bentuk “standar” dalam pemetaan fungsi masjid yang sudah berkembang paling 

tidak melibatkan 5 entitas, yakni takmir, amil, kader, jamaah individu, dan jamaah 

komunitas.  

Khusus aspek fasilitas, era modern membuat pengelolaan hubungan masjid dengan 

jamaah terekstensi dari sekadar aktivitas fisik di lingkungan masjid ke ruang interaksi 

virtual melalui media daring. Ini hal yang tetap perlu terkelola dengan baik dengan 

suatu model tertentu karena masjid sendiri. Ini merangkum secara total model utuh 

dari kerangka interaksi masjid dan entitas yang terkait di dalamnya, yang 

terilustrasikan pada Gambar 4. 

 

 

Gambar 4. Pemetaan komponen masjid versi lengkap. 



 

~ 26 ~ 

 

Salman, Masjid Intelektual 

Masjid Salman, seperti halnya banyak masjid-masjid besar lainnya, adalah masjid yang 

sudah berkembang sehingga kelima entitas ini hadir dan terhubung dengan baik. 

Dengan semua ini, jelas pertanyaan naturalnya adalah kembali ke apa yang 

membedakan masjid Salman dengan masjid-masjid besar lainnya? Seperti yang sudah 

sempat disinggung sebelumnya, pembeda utama tiap masjid adalah “model”, yakni 

bagaimana fungsi-fungsi itu dijalankan dengan semua komponen yang ada. Model ini 

bentuknya beragam macam dan dapat dibedah dalam setiap aspeknya, dari model 

pembinaan atau kaderisasi, model pengelolaan fasilitas, model ramah lingkungan, 

model pelayanan, dan lain sebagainya. Bagaimana model pengelolaan masjid, dalam 

aspek apapun itu, dikembangkan juga menjadi model tersendiri.  

Model yang dilihat oleh Salman tidak hanya berbatas pada masjid, karena visi Salman 

mengarah pada aspek yang lebih besar, yakni peradaban Islami. Sehingga, model-

model yang terimplementasi dalam pemetaan fungsi di atas, itu diarahkan dalam 

orientasi peradaban. Dengan besar dan luasnya orientasi model yang (ingin) 

dikembangkan oleh Salman, model-model ini tentu tidak bisa datang dengan 

sendirinya, tidak bisa hanya hasil mencoba-coba, namun hasil pengembangan secara 

sadar dan terarah (harusnya). Dengan cara apa? Pengembangan tentu harus berdasar 

pada gagasan yang kokoh. Ini hanya dimungkinkan bila ada satu entitas tambahan 

yang menjadi support, yakni intelektual atau pakar.  

Salman, sebagai masjid kampus, memiliki akses terhadap jaringan pakar dan/atau 

akademisi, yang memiliki gagasan matang dan cara berpikir intelektual yang pada 

akhirnya akan menjadi daya dukung kuat atas pengembangan model-model yang ada 

di Salman. Memang, Salman bukan satu-satunya masjid yang memiliki akses terhadap 

intelektualitas, namun keterlibatan intelektual dalam pengembangan masjid cukup erat 

sehingga nuansa yang tercipta dari masjid Salman adalah sebuah masjid intelektual. 

Entitas intelektual bersama kelima entitas standar lainnya membentuk heksaheliks 

masjid yang saling terjalin untuk pengembangan fungsi masjid Salman itu sendiri.  



 

~ 27 ~ 

 
Gambar 5. Heksaheliks aktor dalam dinamika aktivitas masjid 

 

Makna intelektual yang dimaksud di sini tentu saja makna luasnya, yakni seseorang 

yang memiliki kapabilitas berpikir yang lebih sehingga dapat menelurkan gagasan-

gagasan yang bermanfaat dan ditujukan untuk masyarakat. Kapabilitas berpikir yang 

dimiliki intelektual, tidak hanya terarahkan untuk keilmuan itu sendiri, namun juga 

untuk perubahan sosial. Intelektual bukan hanya tentang siapa yang berpikir, 

melainkan untuk siapa, dengan cara apa dan demi tujuan apa ia berpikir. Intelektual 

seperti ini tentu saja tidak dapat langsung disamakan dengan akademisi, namun 

memang harus terbina lebih lanjut. Dengan daya dukung intelektual yang tepat, model-

model dan konsep-konsep yang berkembang dari masjid pada akhirnya dapat 

diarahkan lebih besar pada pembangunan peradaban Islami. Ini akhirnnya 

terejawantahkan dalam menjadi misi paling terakhir Salman, yakni “mengembangkan 

konsep dan model peradaban islami”. 

Konsep dan model peradaban memang dapat berkembang dari intelektual-intelektual 

sejati, namun intelektual itu sendiri harus dihasilkan melalui proses kaderisasi dan 

pembinaan yang baik. Para intelektual yang turut mengembangkan Salman pada 

akhirnya juga merupakan produk dari pembinaan di dalam Salman. Kebutuhan 

pembinaan kader ini mewujud misi kedua, “membina kader pembangun peradaban 

islami”. Apakah pembangun peradaban Islami harus intelektual? Bagi hemat penulis, 

Masjid

Takmir

Amil

Individu

Komunitas

Intelektual

Kader



 

~ 28 ~ 

tentu saja iya. Makna intelektualitas dalam versi yang hakiki merupakan konsep 

pembangunan peradaban melalui gagasan-gagasan otentik yang diarahkan untuk 

kebermanfaatan dan perubahan sosial.  

Lebih jauh lagi, proses pembinaan itu tidak akan dimungkinkan bila masjid Salman 

sendiri tidak memosisikan diri sebagai sebuah tempat yang dapat mendukung semua 

proses pengembangan manusia. Sebagai tempat yang secara fundamental berbasis pada 

nilai spiritual, maka pengembangan manusia di masjid harus berakar dari aspek 

ruhani, yang kemudian diarahkan  lebih jauh pada pengembangan diri yang lebih luas 

dalam peradaban Islam. Dalam hal itu, masjid dapat berperan menjadi rumah tempat 

kembali – tempat melepas lelah, tempat yang memberi ketentraman; sanggar tempat 

mengaktualisasikan dan mengekspresikan diri – tempat dimana kehadiran seseorang 

didalamnya dimaknai secara lebih luas, diarahkan untuk hal yang lebih besar, dan 

ditajamkan untuk hal yang lebih bermanfaat; dan laboratorium tempat mencari tahu – 

tempat banyak pengetahuan dikupas dan dipelajari, tempat banyak gagasan dapat 

dikembangkan dan disempurnakan. Ketiga hal ini, memberikan peran masjid Salman 

untuk mewadahi proses terjadinya pengembangan manusia dan pengembangan model 

peradaban. Itu kenapa, akhirnya peran itu terepresentasi langsung menjadi misi paling 

pertama, yakni “mewujudkan masjid sebagai rumah ruhani, sanggar ruhani, dan 

laboratorium peradaban islami” 

Kenapa di sini aku menggunakan istilah intelektual? Ini bukan membatasi, namun 

justru memberi penekanan bahwa ada makna yang lebih luhur dari intelektualitas. 

Beberapa pendapat pakar seperti Muhammad Iqbal (dalam The Reconstruction of 

Religious Thought), menempatkan intelektual sebagai agen perubahan, karena 

intelektual tidak hanya sekadar pencari kebenaran dalam konteks akademik, namun 

juga yang mengorientasikan pengetahuan untuk membangkitkan kesadaran umat dan 

membentuk masyarakat. Intelektualitas juga mencakup semua bidang, dari seni, sains, 

teknologi, hingga agama, karena dalam setiap bidang, setiap orang dapat menjadi 

otoritatif di bidang tersebut dan menghasilkan gagasan-gagasan bermanfaat yang 

sesuai dan masih dalam orientasi untuk membentuk masyarakat dan peradaban. 

Kalaupun kita melihat makna intelektual dalam arti sempitnya sebagai pengembang 

ilmu pengetahuan, maka intelektual itu sendiri tetap menjadi keunikan lebih dari 

Salman. Sebagai sebuah masjid kampus, khususnya dalam relasinya dengan ITB, 

Salman memiliki akses terhadap intelektualias yang mewarnai setiap konsep program 

dan model yang dimilikinya. Ini yang menjadi komponen penting Salman. Tidak 

seperti masjid lainnya, konsep yang dibangun di Salman bukan hanya berdasarkan 

aspek-aspek praktis atau percobaan tanpa arah, namun hasil pemikiran dan gagasan 

yang ditelurkan dari kesadaran dan pengetahuan terhadap peradaban. Pengurus dan 

pembinanya adalah akademisi-akademisi yang pakar di bidang masing-masing, namun 



 

~ 29 ~ 

tetap dengan visi dan orientasi yang mengarah pada pembangunan peradaban. Itu 

mengapa, misi ketiga Salman bisa dikatakan menjadi misi spesial dari Salman, yang 

memang harus mengoptimalkan potensi dan posisinya untuk mengembangkan model-

model peradaban Islami.  

Mengatakan Salman sebagai masjid intelektual tentu tidak berarti yang aktif dan 

berkembang di dalamnya harus menjadi intelektual dalam definisi dasarnya. Yang 

berkembang dan terbina di Salman dapat menjadi profesional apapun yang ahli di 

bidangnya dan dengan kemampuannya dapat berkontribusi untuk peradaban. Akan 

tetapi, bagaimana model dakwah dan pembinaan di Salman itu dikembangkan dan 

diterapkan itu tetap dalam lingkup intelektualitas. Ini tidak menafikan aspek-aspek lain 

seperti kreativitas, sosial, atau kewirausahaan, namun semua dapat terangkum dalam 

akar pemaknaan intelektualitas itu sendiri. Di sisi lain, setiap profesional yang otoritatif 

dengan keilmuannya dapat juga dipandang sebagai intelektual. 

 

 

Gambar 6. Pemetaan rinci komponen masjid dalam konteks Salman 

 

 



 

~ 30 ~ 

Jadi, Apa Spesialnya Salman? 

Apa yang dimiliki oleh masjid Salman, namun tidak dimiliki oleh masjid lain (selain 

keunggulan sejarah), adalah aksesnya terhadap pakar atau intelektual, seminimal-

minimalnya dari dosen-dosen ITB. Ini sudah menjadi poin pembeda paling penting dan 

utama, karena tidak bisa ditiru ataupun direplika dengan cara apapun (kecuali ITB tiba-

tiba membangun masjid kampus lain).  

Meski cuma satu, keunikan dasar ini memiliki implikasi masif kemana-mana, termasuk 

ke dalam aspek sejarah Salman yang akhirnya turut unik. Sisi sejarahnya tak akan aku 

ceritakan, namun cukup banyak dapat didengar bagaimana Salman ini dibangun dan 

berkembang. Keunggulan Salman ini untungnya tidak bergantung waktu, sehingga 

selalu terus bisa dikontekstualisasi dengan situasi saat ini, tidak hanya membekas 

dalam sejarah masa lalu.  

Bahkan, bagaimana misi Salman terumuskan seakan pencerminan langsung dari 

paradigma dasar intelektual. Ada paling tidak 3 aspek yang paling tidak menjadi 

paradigma yang membangun intelektualitas. Yang pertama adalah produksi 

pengetahuan dan gagasan. Tugas utama seorang intelektual adalah menghasilkan ide 

dan inovasi yang bermanfaat dan akhirnya mengembangkan pohon pengetahuan itu 

sendiri. Yang kedua adalah pembinaan dan pengajaran. Ilmu harus selalu dibagikan, 

sehingga sudah menjadi tugas dasar intelektual juga untuk terus mengajarkan apa yang 

ia ketahui. Yang ketiga adalah pelayanan ke publik, yang terwujud minimal dalam 

bentuk penerapan dan implementasi ilmu. Seorang intelektual bertanggungjawab pada 

publik, karena ilmu pengetahuan sendiri harus selalu membawa kebermanfaatan 

ketimbang hanya berputar-putar dalam diskursus akademik, sehingga ilmu yang 

dimiliki harus selalu diterapkan dan diimplementasikan untuk mengembangkan dan 

membantu masyarakat. Ketiga hal ini dalam level perguruan tinggi memang memiliki 

nama yang lebih terkenal, yakni Tridharma: penelitian, pendidikan, dan pengabdian 

masyarakat. Penelitian terkait dengan produksi gagasan dan pengetahuan, pendidikan 

terkait dengan pembinaan dan pengajaran, serta pengabdian masyarakat terkait dengan 

implementasi dan penerapan ilmu. 

Misi Salman, secara tidak langsung mencerminkan 3 paradigma ini, yang diadaptasi 

dalam konteks masjid. Penelitian terwujud dalam misi ketiga, yakni pengembangan 

model peradaban islami. Pendidikan terwujud dalam misi kedua, yakni pembinaan 

kader peradaban. Khusus pengabdian masyarakat, perwujudannya dapat dilihat dalam 

dua cara. Yang pertama adalah langsung ke arah bagaimana masjid berperan untuk 

masyarakat, yakni dengan menjadikan tempat itu sebagai rumah, sanggar, dan 

laboratorium. Bentuk pelayanan dan pengabdian sebuah masjid untuk masyarakat 

adalah menjadi tempat yang ideal secara kebermanfaatan untuk masyarakat yang 



 

~ 31 ~ 

mengunjungi atau mendatanginya. Dalam hal ini, pengabdian masyarakat terwujud 

dalam misi pertama Salman.  

Cara kedua melihat aspek pengabdian masyarakat adalah dengan memandang bahwa 

pengabdian masyarakat justru terwujud secara implisit, baik di keseluruhan misinya 

maupun visi Salman sendiri. Dalam hal ini, misi pertama Salman menjadi basis untuk 

terlaksananya semua tridharma. Pengabdian masyarakat diperlihatkan dalam 

bagaimana model peradaban islami yang dikembangkan dan dipelopori oleh Salman 

dapat disebarkan dan diimplementasikan secara luas untuk masyarakat. Alurnya 

secara lengkap terkonsentrasi pada bagaimana peradaban Islami dibangun dari Salman, 

dari mengonsep model peradaban, membina kader peradaban, dan kemudian 

menyebarkan model peradaban tersebut.  

 

 

Levelisasi Pengembangan Model 

Dari pembahasan sebelumnya, mungkin dapat dirangkum bahwa spesialnya Salman 

tercerminkan dalam luaran utama yang ditargetkan Salman, yakni model peradaban 

Islami, yang juga disertai oleh kader-kader yang siap melaksanakan model-model 

tersebut. Ini merupakan bentuk dari kepeloporan pembangunan peradaban Islami yang 

menjadi visi utama masjid Salman ITB. Program-program dan kegiatan-kegiatan di 

dalam Salman, meski memang tetap masuk dalam lingkup fungsi masjid secara 

langsung, dapat dipandang dalam kerangka lebih besar sebagai bahan “eksperimen” 

dari pengembangan model peradaban. Model-model tersebut diformulasikan dan 

diujicobakan di dalam Salman sendiri sebelum kemudian dikukuhkan dan 

disebarluaskan.  

Dalam mengembangkan model itu, Salman perlu menggagas banyak kegiatan dan 

proyek sebagai bentuk implementasi sekaligus eksperimentasi atas apa yang 

diperjuangkan. Setiap penyelenggaraan kegiatan pun perlu berada dalam paradigma 

besar pengembangan model, yang pada akhirnya memerlukan penyesuaian segmen 

dan skala sebagai bentuk penahapan proses pengembangan model itu sendiri. Analisis 

segmentasi pasar atas setiap program dan kegiatan adalah hal yang wajar dilakukan, 

Pendidikan Penelitian Peng. Masy. 



 

~ 32 ~ 

namun dalam paradigma pengembangan model, ini perlu disistemasi lebih jauh 

ketimbang hanya untuk memperbanyak penerima manfaat.  

Visi besar kepeloporan pengembangan peradaban Islami perlu menempatkan 

pandangan jauh ke hal yang memang besar dan menyeluruh, meski bahkan mencapai 

skala dunia. Visi hanyalah orientasi, maka sebagaimana dibahas pada tulisan 

sebelumnya, penyusunan langkah-langkah kecil terencana yang dapat membawa ke 

sana sangat diperlukan. Kita dapat menggunakan kerangka sederhana untuk 

mengukur ketercapaian dan pemetaan atas apa yang sudah dan akan dilakukan. Salah 

satu bentuk kerangka dasar yang dapat digunakan adalah matriks levelisasi, seperti 

yang ditunjukkan pada Gambar 7. 

 
Gambar 7. Matriks levelisasi sebagai kerangka pengembangan segementasi jamaah. 

Matriks ini akan membantu memetakan kegiatan yang sudah ada dan yang belum 

terjangkau, serta bagaimana menyusun peta jalan pengembangan selanjutnya. 

Segmentasi yang digunakan berada dalam 3 kategoris besar, yakni pre-mature, mature, 

dan post-mature, yang masing-masing merepresentasikan golongan usia yang berbeda. 

Setiap kategori besar pun difokuskan pada segmen kelompok masyarakat yang 

memang menjadi potensi jamaah Masjid Salman. Adapun dari segi skala, 

pembagiannya dilakukan secara sederhana dari lokal hingga internasional. Setiap 

segmen tidak perlu harus mengisi setiap skala. Justru matriks levelisasi seperti ini 

membantu untuk menggambarkan peta jalan atas mana yang perlu mana yang tidak, 

dengan langkah per tingkat yang jelas. 

Di awal, kita mengetahui bahwa bagian awal dari visi utama Masjid Salman adalah 

“Menjadi Masjid Kampus”, yang sebenarnya memperjelas posisi masjid Salman sebagai 

masjid yang berelasi dengan perguruan tinggi. Implikasi logis secara natural 



 

~ 33 ~ 

seharusnya menjadikan segmentasi utama Masjid Salman adalah mahasiswa (dan 

masyarakat akademik lainnya), namun kenapa segmentasi di atas berasa sangat luas? 

Ini titik penting melihat visi dan misi itu secara menyeluruh.  

Sebagai masjid, Salman tidak bisa membatasi jamaahnya. Terlebih lagi, Masjid Salman 

adalah Masjid yang tidak memiliki “warga lokal” dan letaknya juga berada di area 

“komersial” ketimbang residensial. Segmen penerima manfaat Masjid Salman secara 

niscaya akan luas, meski memang utamanya tetap mahasiswa. Akan tetapi, perlu 

dilihat lebih lanjut bahwa dalam menjadi masjid kampus, yang diharapkan dalam visi 

Salman adalah kepeloporan pembangunan peradaban Islami, maka “kampus” itu tidak 

terejawantahkan serta merta hanya pada segmentasi jamaah, namun optimalisasi 

posisinya yang berada dalam area “kampus”. Ini yang akhirnya mengarah kembali 

pada Masjid Salman sebagai masjid intelektual. Mahasiswa sebagai calon intelektual 

menjadi salah satu aktor utama pengembangan peradaban Islami. Dengan akses 

jaringan intelektual yang didapatkan dari posisi Masjid Salman sebagai masjid kampus, 

pengembangan model peradaban menjadi dimungkinkan. Ketika model-model ini 

termatangkan dan terimplementasikan, maka setiap lapis masyarakat akan menjadi 

penerima manfaatnya.  

Segmentasi di atas hanya dalam rangka memetakan model-model peradaban yang 

perlu dikembangkan berdasarkan kelompok masyarakat yang mewakili sektor-sektor 

tertentu. Sebagaimana dibahas, model peradaban secara utuh perlu dirumuskan secara 

bertahap melalui submodel-submodel yang terbatasi pada suatu lingkup fokus yang 

lebih sepsifik. Matriks levelisasi di atas akan membantu itu. 

 

Produsen Gagasan 

Dari awal, kita banyak berbicara tentang “model peradaban” sebagai luaran utama 

Masjid Salman, tapi sebenarnya kita masih membicarakan sesuatu yang sangat abstrak, 

meski memang dapat tercerminkan dari program dan kegiatan yang dilakukan oleh 

Salman. Apa sebenarnya yang ingin dihasilkan oleh Salman? Apakah sekadar program-

program yang terkait dengan pembangunan peradaban? Bagaimana membedakan yang 

mana hanya program biasa dan mana yang merupakan bagian dari model peradaban 

Islami? Peradaban adalah konsep yang sangat luas sehingga sangat memungkinkan 

terjadinya proses “cocoklogi” yang berlebihan, sehingga koneksi antara program 

dengan model peradaban menjadi cukup kabur. Diperlukan sebuah titik penjelas agar 

bisa memperlihatkan bahwa program yang dirancang dan dilaksanakan oleh Salman 

memang menjadi bagian tak terpisahkan dari suatu model yang lebih fundamental. 

Memaknai “model peradaban” bukan lah hal yang mudah. Dalam konteks yang luas 

(namun tetap dalam pembahasaan yang sederhana), frase itu bisa dimaknai sebagai 



 

~ 34 ~ 

suatu skema yang menjelaskan tentang segala aspek dari apa yang ada dalam suatu 

peradaban dan bagaimana hubungan dan sistematika di dalamnya. Jelas aspek yang 

dimaksud ini merentang begitu kompleks mengingat berbicara peradaban berarti 

berbicara tentang keseluruhan tatanan dan perilaku masyarakat. Model peradaban 

yang dimaksud Salman, maka dari itu, meski mungkin dalam visi besarnya adalah 

sebuah model komprehensif, lebih fokus pada bagian-bagian parsial dari peradaban 

yang memang bisa diinisiasi dan dihasilkan dari Masjid. Apakah itu model 

pendidikannya, model pelayanan publiknya, model pengelolaan lingkungannya, dan 

lain sebagainya, semua dapat dianggap sebagai model peradaban selama mengarah 

pada visi besar peradaban.  

Dalam setiap sektor atau area bidang tertentu, suatu model berarti konsep atau gagasan 

umum yang secara komprehensif mendasari implemetasi program, pelaksanaan 

kegiatan, atau produksi karya. Suatu model, dalam konteks pengembangan di Salman, 

paling tidak (seharusnya) memiliki 3 komponen, yakni (1) landasan, yakni gagasan 

teoretis yang mendasari; (2) kerangka kerja, yakni skema yang menerangkan proses 

kerja atau pelaksanaannya; (3) peta jalan, yakni alur pengembangan yang dapat 

menjadi acuan perencanaan lebih lanjut. Yang pertama memastikan model itu 

berlandaskan pengetahuan yang dapat dipertanggungjawabkan. Yang kedua 

memastikan bahwa model itu memang dapat diimplementasi dan direalisasi. Yang 

ketiga memastikan bahwa model itu menjadi bagian besar dari visi jangka panjang 

pembangunan peradaban.  

Suatu model bersifat umum, sehingga dapat diadopsi dan disesuaikan pelaksanaannya 

berdasarkan situasi dan keadaan tertentu. Ini bertujuan untuk mengukuhkan aspek 

kepeloporan dari visi Salman, bahwa model peradaban yang digagas oleh Salman 

dapat menginspirasi masjid-masjid atau institusi lainnya untuk juga mengadopsi dan 

menerapkan. Suatu model, karena masih bersifat konseptual, perlu diturunkan menjadi 

modul-modul yang memperinci model tersebut ke ranah praktis.  

Yang ditawarkan paling utama dari suatu model adalah gagasannya. Kerangka 

pelaksanaan teknis adalah suatu hal yang dapat disesuaikan oleh siapapun. Karena itu, 

bila ditarik lebih mundur lagi, produk utama dan penciri dari Masjid Salman, hal yang 

membuat Salman berbeda, adalah gagasan-gagasan yang dihasilkan dari dalamnya. 

Gagasan yang dihasilkan pun bukan sebarang gagasan, namun gagasan yang 

berorientasi pada pembangunan peradaban Islami, yang berarti paling tidak mengarah 

pada 3 hal: (1) fokus pada perubahan pemikiran dan perilaku; (2) dapat 

diimplementasikan dalam konteks masyarakat yang luas; (3) berbasis ruhani dan 

spiritualitas. Bila lebih ingin mengoptimalkan posisi Salman yang berelasi dengan 

kampus ITB, maka produksi gagasan ini bisa difokuskan pada 3 aspek keilmuan inti 

ITB, yakni sains, teknologi, dan seni. Apapun yang dilakukan oleh Salman, dari 



 

~ 35 ~ 

program dan kegiatannya, dari pembinaan kadernya, dari pelayananya, paling tidak 

menjadi bagian tak terpisahkan dari proses produksi gagasan. Bahkan ketika Salman 

melakukan banyak kaderisasi sebagai perwujudan dalam misi keduanya pun, 

pelaksanaannya berada dalam kerangka besar produksi gagasan untuk peradaban. 

Kader-kader yang dihasilkan Salman diharapkan dapat menghasilkan sebanyak 

mungkin gagasan yang bermanfaat untuk masyarakat. Terkait itu akan saya bahas di 

tulisan selanjutnya. 

Pada akhirnya, luaran utama dari masjid Salman, selain pelaksanaan fungsi-fungsi 

dasarnya sebagai masjid, adalah gagasan peradaban itu sendiri, yang terpelopori secara 

terstruktur (harusnya) melalui lingkungan intelektual yang tercipta secara inheren 

dalam identitas Masjid Salman itu sendiri. Tidakkah kita lupa bahwa Salman al-Farisi, 

asal mula nama Salman, juga adalah simbol intelektual yang berjuang mencari 

kebenaran dan akhirnya dipertemukan dengan Rasulullah? Simbol intelektualitas 

Salman al-Farisi juga diperlihatkan pada usulannya membangun parit dalam perang 

Ahzab yang merupakan simbol gagasan yang bermanfaat. Pembuatan parit bukan 

sebuah gagasan sederhana, itu adalah sebuah inovasi intelektual untuk keperluan 

peradaban. Dan dengan itu juga, semangat Salman al-Farisi yang sama seharusnya 

terhidupkan di dalam Masjid Salman, sebagai sebuah masjid berghirah intelektual. 

Semoga Allah selalu memberi kita petunjuk. 

Wallahu’alam bi Sawab 

  

 

  



 

~ 36 ~ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Peradaban butuh Kader? 
 

 

  



 

~ 37 ~ 

“Kak, apa salman punya definisi sendiri terkait peradaban islami?” kata seorang kawan 

padaku pada suatu hari.  

Aku yang tengah menemani istri ke rumah sakit kala itu sampai terhenti sejenak. Bukan 

karena aku tak punya jawabannya. Bukan. Itu bisa secara mudah dijawab cukup 

dengan sebuah kata “iya”. Bukan. Hanya saja, itu seperti memantik sebuah rantai 

reaksi fusi di kepalaku meski tidak membuat kepalaku meledak seperti fusi hydrogen 

di bom atom. Secara konsep, hal tersebut tentu sudah memiliki bentuk karena agaknya 

mustahil tertulis menjadi sebuah visi organisasi bila tidak terdefinisi. Pertanyaannya 

akan ke, siapapun yang membaca, menggunakan, dan menurunkan kata itu, apakah 

melihat hal yang sama? 

Ketika aku mengucapkan kata “kucing”, aku bisa yakin bahwa 100 persen orang 

Indonesia yang membaca (atau mendengar) kata tersebut akan membayangkan hal 

yang serupa, karena kucing, dengan semua variasinya, punya batasan yang spesifik 

dan jelas atas apa yang membuat kucing adalah kucing. Peradaban, sayangnya, 

selayaknya banyak kata umum lainnya, seperti cinta ataupun keluarga, menjadi objek 

yang abstrak untuk bahkan diperlakukan sebagai objek. Siapapun bisa punya definisi 

terhadap cinta, dan dengan cara yang sama, siapapun bisa membayangkan hal berbeda 

terhadap peradaban. Inflasi makna, mungkin aku akan menyebutnya. Mau bukti? 

Hampir tidak ada organisasi islam sekarang yang tidak menggunakan kata peradaban 

dan mereka bisa sangat seberbeda itu dari cara pandang, budaya, hingga perilakunya. 

Apa yang membuat Salman harus berbeda? Terlebih lagi, kata ini kemudian 

disandingkan dengan kata yang sama rentannya terhadap inflasi makna: kaderisasi.  

Aku bisa dengan mudah mencari jawaban atas definisi itu. Bahkan secara tertulis hal 

tersebut tercantum di dokumen Grand Desain Kaderisasi (GDK) Salman yang entah 

ditulis oleh siapa dan proses penulisannya seperti apa. Namun, lupakan dulu hal 

tekstual, karena Indonesia pun punya teks pancasila dan undang-undang dasar yang 

sama tapi tetap dijalani dengan cara yang bisa 180 derajat berbeda. Ketimbang terbawa 

diskursus terminologi yang sering jadi “masturbasi intelektual” para pemikir yang 

pada akhirnya tidak menghasilkan apa-apa, mari kita coba pahami dengan cara 

sesederhana mungkin.  

Manusia adalah makhluk sosial, yang berarti ia hidup bersama-sama. Namun, oleh 

sebab tak mungkin bisa bersama bila terlalu banyak berbeda maka manusia selalu 

menciptakan semacam kesepakatan bersama, sesuatu yang diyakini dan dilihat dengan 

cara yang sama. Mari kita sebut itu dengan nilai (atau istilah apapun yang serupa). 

Setiap kumpulan manusia, atau sebut saja komunitas (atau dalam tataran tertentu bisa 

disebut organisasi), dari kelompok kecil sampai negara, dipastikan memiliki 

kesepakatan ini. Salman adalah sebuah organisasi, jelas, dan tidak ada keraguan dalam 

hal itu. Setiap organisasi, pelaku di dalamnya datang dan pergi, silih berganti, secara 



 

~ 38 ~ 

tak pasti. Untuk bertahan dalam kejamnya arus waktu, setiap organisasi akan selalu 

butuh menjaga apa yang tidak akan berubah ketika pelakunya berganti, dan itu tak lain 

dan tak bukan adalah kesepakatan yang menjadi nilai dasarnya. Nilai ini akan tetap 

ada dan dipertahankan melalui penurunan sistematis dan siklik dari generasi ke 

generasi (dan karena itu disebut regenerasi). Dengan cara apa? Konsep kaderisasi 

masuk di sini. Kita bisa saja mengulas rinci etimologi dari kaderisasi, namun kita cukup 

sederhanakan bahwa kaderisasi adalah proses pelatihan untuk regenerasi organisasi 

(apapun). Jika ada yang tidak sepakat, minimal buka kamus besar bahasa Indonesia 

yang tebal-tebal sudah disusun susah payah untuk menjaga setiap orang Indonesia 

tidak terjebak dalam debat istilah. 

Kaderisasi bisa bersanding dengan kata apapun selama itu memang sebuah organisasi, 

sebutlah kader partai, kader militer, kader himpunan, kader pemerintah, dan lain 

sebagainya. Uniknya, di Salman aku menemukan sandingan kata yang aku sampai 

sekarang kesulitan memprosesnya: kader peradaban. Baiklah, jika kita pahami dengan 

cara yang sama, maka kader peradaban adalah hasil dari proses regenerasi terhadap 

peradaban. Bahkan sebenarnya, tertulis juga dalam dokumen GDK bahwa “kader 

peradaban diharapkan dapat meberadabkan masyarakat”, lengkap dengan ciri-ciri 

sebuah peradaban yang unggul. Sebuah harapan yang sangat besar dan baik. Jelas. 

Tidak ada masalah dengan itu. Sayangnya, ada cacat dalam proses berpikir ini yang 

aku amati ternyata berakibat begitu fatal dalam pelaksanaannya. 

Pertama. Sebagaimana tertulis sebagai pengantar tulisan ini, penggunaan istilah 

dilakukan kurang hati-hati. Kaderisasi identik dengan nilai-nilai organisasi, karena 

memang by definition, tujuan utamanya adalah meneruskan nilai-nilai itu agar terjadi 

regenerasi pelaku. Namanya nilai organisasi, pasti spesifik sangat terikat dan terafiliasi 

dengan organisasinya. Lantas, kenapa hasil kaderisasi yang dilakukan oleh Salman 

menjadi kader peradaban? Siapa yang mengkader? Salman. Dengan definisi peradaban 

versi siapa? Salman. Hasilnya? Tentu saja kader Salman. Bahwa kader Salman ini kelak 

bermanfaat untuk peradaban, itu masih merupakan bagian dari nilai Salman. Kenapa 

ini menjadi masalah adalah, ketika hasil kaderisasi yang dilakukan oleh Salman adalah 

“untuk peradaban”, maka regenerasi Salman itu terjadi dimana? Akan sangat berbeda 

bila urutan berpikirnya menjadi: Salman melakukan kaderisasi untuk regenerasi 

organisasi Salman sendiri dan kader-kader Salman itu, tidak hanya bisa membangun 

Salman, tapi juga bermanfaat untuk peradaban, karena itu merupakan bagian dari nilai 

Salman. Ketika urutan konsep ini terbalik, maka Salman kehilangan fokus, dan pada 

realitanya, kehilangan kadernya sendiri. Secara statistik, hal ini dapat dilihat dengan 

mudah melalui 2 metrik: rasio staf Salman yang merupakan kader Salman dan rasio 

kader Salman yang menjadi staf (atau berkontribusi) di Salman 



 

~ 39 ~ 

Kedua. Konsep kaderisasi untuk peradaban mengekstensi makna kaderisasi hingga ia 

menjadi ambigu dengan hal lain. Bukankah melakukan pembinaan manusia agar dapat 

memberadabkan masyarakat juga merupakan makna dari pendidikan? Bahkan 

memang, konsep Pendidikan memang salah satunya ta’dib (dari triad tarbiyah-ta’lim-

ta’dib), yang secara harfiah memang “mengadabkan”. Seandainya kelak Salman 

membangun suatu sekolah atau proses pelatihan apapun yang juga menanamkan 

konsep peradaban di dalamnya, apakah siswa atau pesertanya juga disebut sebagai 

kader peradaban? Apa yang kemudian membedakan proses pembinaan untuk 

memberadabkan masyarakat ini dengan proses-proses lainnya, baik di dalam ataupun 

di luar Salman sendiri (seharusnya) adalah nilai yang dibawa dan ditanamkan dalam 

proses tersebut. Pendefinisian kaderisasi peradaban terlalu luas dan longgar sehingga 

akhirnya tidak bisa dibedakan dengan proses lainnya, yang sebenarnya secara mudah 

dapat dijustifikasi sebagai kaderisasi untuk peradaban juga. 

Ketiga. Ketika fokus kaderisasi diarahkan secara luas pada peradaban, maka yang 

menjadi acuan adalah banyaknya kebermanfaatan terhadap peradaban, dan ini 

cenderung hanya mengarah pada apa yang kalau diperguruan tinggi sering diukur 

dengan metrik sederhana “jumlah lulusan”. Ketika terfokus pada kuantitas, seringkali 

(bahkan selalu) kualitas akan menjadi korban. Banyak fenomena serupa terjadi ketika 

yang diharapkan adalah lulusan, maka standar penilaian yang dikurangi, membuat 

nilai tinggi di sekolah ataupun kuliah menjadi semakin murah. Parahnya lagi, 

mengukur kualitas konsep setinggi “kader peradaban” itu terlalu sulit – jika tidak mau 

menyebutnya mustahil. Ini adalah dua kata rentan inflasi makna yang digandengkan, 

sehingga mendefinisikannya secara konkrit ke dalam bentuk kriteria atau ukuran 

hanya akan berujung pada penyederhanaan (yang pada akhirnya memangkas sebagian 

besar makna utamanya). Sebagai contoh, GDK Salman menyatakan bahwa manusia 

unggul ditandai dengan “berada dalam liputan media”, yang jelas memangkas, atau 

bahkan memberi framing bahwa unggul sama dengan terkenal luas. Apakah mereka 

yang low profile, menghindari ketenaran, atau bahkan menjauhi keterkenalan tidak 

dapat dianggap unggul, tidak dikatakan sebagai kader peradaban? Ukuran lain atau 

tambahan penjelasan dapat dijadikan penawar, namun masalah lain akan tetap muncul, 

karena memang sudah menjadi keniscayaan adanya reduksi makna ketika dilakukan 

pengukuran konkrit atas konsep abstrak. Cara paling sederhana mengatasi hal ini 

adalah menyederhanakan konsepnya sebelum menurunkannya menjadi apapun yang 

konkrit. Apabila kaderisasi Salman cukup dipandang sebagai bagaimana nilai Salman 

tertanamkan dan regenerasi dapat terjadi, maka pengukurannya disederhanakan dari 

bagaimana pengujian atas nilai-nilai itu dan performanya dalam berkontribusi kembali 

di Salman. 

Keempat. Konsep kaderisasi yang besar menghasilkan demarkasi yang perlu 

dipertanyakan atas apa yang bisa disebut sebagai kader dan non-kader. Pembeda 



 

~ 40 ~ 

antara kader dan yang bukan dapat ditetapkan paling tidak dengan dua cara, yakni 

dari proses dan dari kriteria. Yang pertama cukup sederhana, bahwa kader adalah 

mereka yang mengikuti proses kaderisasi. Titik. Tidak ikut proses yang sama maka 

bukan kader. Cara kedua lebih melihat pada kriteria luaran, yang prosesnya selalu 

dapat disesuaikan. Sebagai contoh, seseorang dapat disetarakan dengan lulusan SMA 

apabila lulus ujian paket C, meskipun ia tidak menempuh proses pembelajaran sekolah 

formal 3 tahun yang sama. Adanya gelar honoris causa dalam dunia akademik juga 

merupakan contoh penyetaraan berdasarkan kriteria. Salman, sayangnya, memakai 

paradigma yang pertama. Hal ini menghasilkan lubang besar dalam proses regenerasi 

dan pengembangan modal manusia di Salman. Tidak semua yang mengisi peran atau 

berkontribusi di Salman mengikuti proses kaderisasi, namun mereka punya kapasitas 

yang setara atau bahkan melebihi standar minimal nilai Salman. Mereka tidak bisa 

disebut kader, tapi itu berarti Salman dikembangkan oleh orang-orang yang “bukan 

kader”-nya. Di sisi lain, mereka yang disebut kader, juga tidak terjamin punya 

kapasitas minimal yang sesuai dengan nilai Salman. Akibatnya, tidak ada 

kesinambungan antara sumber daya manusia di Salman dengan proses kaderisasi 

Salman itu sendiri.  

Kelima. Nilai kaderisasi yang terlalu besar menghasilkan sakralisasi berlebihan. Konsep 

kader peradaban adalah sebuah gagasan yang tidak kecil. Itu adalah representasi visi 

luhur Salman agar dapat menjadi pelopor pembangunan perdaban Islami. Akan tetapi, 

gagasan besar seperti ini menghasilkan kesenjangan antara inti nilai dengan 

turunannya, karena sebagaimana terurai juga sebelumnya, bukan hal mudah untuk 

menetapkan aspek-aspek praktis dan konkrit dari suatu hal yang dari awal sudah 

abstrak. Pada akhirnya, semua akan menganggap sakral keseluruhan gagasan dan 

membuatnya menjadi imun (atau paling tidak resisten) terhadap kritik dan perubahan. 

Kisah sederhana dapat mengilustrasikan hal ini. Misalkan suatu kuil secara rutin 

melaksanakan suatu ritual ibadah tertentu. Pada suatu ketika, terdapat seekor kucing 

baru yang kebetulan kemudian mengganggu proses jalannya ibadah tersebut. Untuk 

menjaga kelancaran, pada ibadah berikutnya, biksu kepala memerintahkan untuk 

mengikat si kucing di pohon setiap kali ibadah dilakukan. Hingga biksu kepala 

meninggal dunia, hal ini tetap dilakukan karena kucing tersebut  masih beredar di 

sekitar kuil. Akan tetapi, ketika pada akhirnya si kucing meninggal dunia, karena 

sudah begitu terbiasa dengan hal itu, para pengurus kuil justru kemudian mencari 

kucing baru untuk diikat di pohon setiap kali ibadah dilakukan, seakan itu bagian tak 

terpisahkan dari ritual ibadahnya. Aspek yang menjadi inti proses seringkali 

bercampur dengan hal-hal yang menjadi pelengkap. Hal yang sama juga terjadi pada 

kaderisasi (peradaban). Ketika berasal dari gagasan yang terlalu besar, perubahan 

menjadi suatu hal yang dihindari dan akhirnya kaderisasi menjadi hanya “kebiasaan 

ritualistik”. Kalaupun ada proses “evaluasi” dan “perbaikan”, karena sudah 



 

~ 41 ~ 

bercampurnya konsep-konsep, maka pada akhirnya perubahan hanya dilakukan di 

permukaan, tanpa ada yang mengkritisi jauh lebih dalam. Alur kaderisasi di Salman, 

dengan semua tahapannya, sudah menjadi hal yang ritualistik sehingga bahkan terjadi 

bagaimana suatu usulan perubahan mengalami resistensi, bukan karena gagasan dari 

perubahan itu, tapi lebih karena “biasanya tidak seperti itu”, tanpa ada proses 

dialektika yang konstruktif. Terlebih lagi, sebagai akibat dari permasalahan yang 

sebelumnya, demarkasi kader dan non-kader yang hanya terbatas pada proses 

menghasilkan cara pandang tak sadar bahwa hanya yang mengalami secara langsung 

proses kaderisasi itu yang dapat berkomentar atau mengusulkan perubahan apapun. 

Padahal, pandangan dari luar kerangka selalu dibutuhkan dalam proses transformasi 

apapun. Ini pada dasarnya efek natural proses kaderisasi, yang pada sebagian besar 

kasus memang seringkali menghasilkan loyalitas tertentu, baik di partai, militer, atau 

organisasi lainnya. Hanya saja, konsep kaderisasi yang berasal dari gagasan besar 

peradaban mengamplifikasi efek itu. 

Keenam dan terakhir. Sebagaimana pertanyaan di awal tulisan ini, definisi peradaban 

itu sebenarnya sangat abstrak. Peradaban ini dapat merujuk ke orang-orangnya, ke 

sistemnya, atau ke lingkup tertentu. Peradaban ini juga dapat merujuk ke Indonesia, 

umat Islam, atau juga seluruh komunitas global manusia. Harapan luhurnya mungkin 

seperti itu, bahwa Salman menghasilkan manusia yang  dapat berperan dan menjadi 

leading figure di berbagai tempat dan kondisi, tanpa ada batasan, baik sesederhana 

berperan di lingkungannya sendiri atau bahkan berperan di lingkup global. Akan 

tetapi, definisi yang longgar itu akan sangat bermasalah ketika turun dalam tataran 

praktis, terutama dalam manajemen prosesnya, yang akhirnya kembali ke semua 

masalah-masalah di atas. Sepanjang yang termaknai dari berbagai dokumen Salman, 

peradaban lebih menekankan pada sifat, bukan objek, sehingga sebenarnya akan lebih 

tepat (dan lebih memudahkan manajemen praktiknya) menyebut hasil kaderisasi 

sebagai kader yang beradab, bukan kader peradaban. Dengan itu, proses siklus 

pengembangan organisasi, dari perencanaan hingga evaluasi, terukur dengan jelas, 

karena ukurannya dapat dibatasi dari sifat-sifat beradab itu, yang dalam konteks 

kaderisasi, bisa dinilai dalam kontribusi awalnya di Salman. 

Semua problematika ini ada solusinya, kalau memang mau dipikirkan (dan memang 

dipandang juga sebagai suatu hal yang perlu dipertimbangkan). Tentu, tulisan ini tidak 

menafikan bahwa ada begitu banyak faktor lain yang juga menjadi sumber 

problematika, yang mungkin butuh tulisan tersendiri untuk mengurainya, dari masalah 

struktural organisasi, perubahan pola generasi, tekanan eksternal terhadap posisi 

Salman, tuntutan hasil, relasi kuasa di dalam Salman itu sendiri, dan berbagai macam 

lainnya. Anggap saja ini ikhtiar awal untuk mengurai satu-satu atas apa yang aku 

rasakan sebagai yang aktif di Salman tapi tidak bisa disebut sebagai aktivis (by 

definition), yang bukan kader Salman tapi masuk manajemen Salman, dan sebagai 



 

~ 42 ~ 

intelektual yang punya pengamatan terhadap sebuah lingkungan bernama Salman. 

Tulisan ini bukan kritik terhadap siapapun, tapi anggap saja perwujudan sebuah niat 

untuk memaparkan fenomena, yang entah selama ini apakah terasa namun tak keluar 

diskursusnya, atau orang-orang hanya menjadi setengah buta atas apa yang sebenarnya 

jelas terlihat oleh mata. Aku menulis ini juga bukan tanpa usaha awal, karena diskusi 

terhadap kaderisasi di Salman tidak hanya satu atau dua kali aku lakukan, yang 

sayangnya seperti terpental oleh habitus dan status quo.  

Jadi, apakah peradaban butuh kader? Tidak juga. Peradaban butuh banyak hal, tapi 

Salman yang membutuhkan kader, namun sayangnya Salman seperti kekurangan atas 

itu.  

Semoga Allah selalu memberi kita petunjuk. 

Wallahu’alam bi Sawab 

 

 

  



 

~ 43 ~ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Kader Salman atau  

Kader Peradaban? 

[Sebelum baca tulisan ini, sangat disarankan untuk membaca “Emang Apa Spesialnya Salman” terlebih dahulu] 

 

 

 

  



 

~ 44 ~ 

“Kader Salman sudah ngapain saja untuk Salman?” 

“Belum pernah ngapa-ngapain sih, kan kader peradaban.” 

Seseorang pernah berkata demikian padaku pada suatu diskusi kecil. Percakapan yang 

pernah terjadi namun aku bahasakan ulang ini membuatku mengerutkan kening dan 

berpikir keras. Apa arti kader di situ kalau akhirnya tidak berkontribusi untuk Salman? 

Apa arti jumlah kader Salman yang banyak apabila Salman sendiri seperti kekurangan 

sumber daya manusia dalam beberapa programnya? Hal ini membuatku menelisik 

lebih jauh pemaknaan kaderisasi di Salman, keterkaitannya dengan arah gerak Salman 

ITB, dan bagaimana hal ini dapat diintegrasikan dengan pengembangan SDM di 

Salman.  

Berbicara tentang kader adalah hal yang bisa dikatakan cukup klasik. Setiap organisasi 

memiliki dan membutuhkannya. Dinamika suatu organisasi juga biasanya sangat 

ditentukan proses pembentuka kader yang terjadi di dalamnya. Kaderisasi menentukan 

modal manusia (human capital) yang dimiliki suatu organisasi sehingga kaderisasi 

menjadi hal krusial dalam keberlanjutan suatu lembaga atau organisasi, meski dapat 

diakali dengan beberapa mekanisme tertentu, bergantung orientasi dari kaderisasi yang 

dilakukan oleh organisasi itu sendiri. Paling tidak ada pertanyaan dasar yang perlu 

dijawab untuk menentukan orientasi kaderisasi yang dibawa suatu organisasi: (1) 

apakah luaran dari organisasi tersebut juga termasuk manusia; (2) apakah sumber daya 

manusia yang digunakan dari organisasi itu merupakan hasil bentukan atau hasil 

penyaringan.  

Pertanyaan pertama terkait dengan apakah membentuk manusia merupakan bagian 

dari tujuan organisasi atau enggak. Kalau iya, maka produk manusia yang dihasilkan 

dari organisasi itu memang tidak harus kembali loyal untuk organisasinya, karena itu 

sudah jadi bagian dari tujuan organisasi. Contoh dari hal ini adalah sekolah, atau 

lembaga pendidikan apapun. Tujuan lembaga penddikan adalah mendidik manusia, 

dan karena itu, manusia merupakan luaran utamanya, sehingga tidak ada keharusan 

spesifik bahwa manusia yang dihasilkan itu harus mengabdi balik untuk lembaga 

tersebut. Meski begitu, sebenarnya anak didik dalam lembaga pendidikan tidak bisa 

disebut sebagai “kader”. Anggap saja ini cukup sebagai contoh. Kalau manusia bukan 

menjadi luarannya, maka dapat dipastikan adanya proses pembinaan manusia di 

dalam organisasi tersebut diperuntukkan untuk organisasi itu sendiri.  

Pertanyaan kedua terkait dengan proses rekrutmen. Apakah suatu organisasi ingin 

membentuk kadernya sendiri secara komplit atau ingin mendapatkan kader “yang 

sudah jadi” itu menentukan juga proses kaderisasi yang berlangsung dalam organisasi 

tersebut. Proses pembinaan sumber daya manusia dapat diakali dengan langsung 

melakukan penyaringan dan memberdayakan yang secara kapabilitas sudah bagus. Ini 



 

~ 45 ~ 

terkait dengan input organisasinya. Pembinaan atau kaderisasi mungkin  masih perlu 

dilakukan, tapi tidak sebanyak atau sedalam apabila pemberdayaan manusia dilakukan 

dari “nol”. Ini jelas juga bukan pilihan biner, namun sebuah skala yang menentukan 

sejauh mana yang akan dicari dan sejauh mana yang akan dibina. Suatu organisasi bisa 

saja langsung merekrut beberapa kader unggul dan mengklaim karya-karyanya sebagai 

hasil dari organisasi tersebut. Apabila fokus organisasi adalah membina sumber 

dayanya sendiri, maka proses penyaringan input dilakukan seperlunya. 

Jawaban dari pertanyaan pertama idealnya selaras dengan jawaban dari pertanyaan 

kedua. Apabila luaran utama organisasi bukanlah manusia, maka proses pembinaan 

biasanya dilakukan untuk membentuk sumber daya manusia organisasi itu sendiri. Bila 

bahkan organisasi itu tetap melakukan penyaringan dalam menyiapkan sumber 

dayanya, maka untuk apa ada proses pembinaan atau kaderisasi? Proses kaderisasi itu 

sendiri, bila memang dilaksanakan jadi salah satu program dari organisasi, harus jelas 

tujuannya, apakah memang menjadi bagian dari luaran organisasi, atau memang untuk 

membantu menghasilkan sumber daya manusia organisasi itu. 

Sekarang bila kita beralih kembali ke Salman, kaderisasi di Salman berorientasi 

kemana? Ini pertanyaan yang awalnya tidak jelas bagiku, dan juga mungkin bagi 

banyak orang yang melihat dan mengetahui keadaan internal Salman, karena memang 

ini hal yang tidak pernah tertulis atau tertuangkan secara jelas dalam suatu penyamaan 

persepsi apapun. Setiap orang punya pandangan berbeda terhadap kaderisasi Salman, 

terutama dalam koneksinya dengan keseluruhan aspek lain di Salman, termasuk 

ketakmiran dan sumber daya manusia.  Aku akan mencoba memaparkan jawaban dari 

hasil pemetaan yang aku lakukan terhadap keadaan SDM dan kaderisasi di Salman. 

  

Antara Kader dan Sumber Daya 

Pertanyaan pertama dari dua pertanyaan dasar pembinaan SDM di atas cukup jelas 

terjawab dengan melihat langsung misi Salman. Misi Salman kedua adalah “membina 

kader pembangun peradaban Islami”, sehingga “kader” menjadi salah satu luaran 

Salman. Istilah kader peradaban kemudian muncul dari sini, sebagai bentuk 

pencapaian dari terpenuhinya misi kedua. Membentuk manusia-manusia yang dapat 

membangun peradaban Islami adalah bagian dari tujuan Masjid Salman, sehingga 

proses kaderisasi yang diadakan adalah bagian dari pemenuhan tujuan itu. 

Jawaban ini kemudian membuat pertanyaan kedua menjadi perlu dilihat secara lebih 

hati-hati. Ketika lantas kaderisasi di Salman memang merupakan bagian dari 

pemenuhan tujuan Salman untuk mencetak kader-kader pembangun peradaban, 

apakah Salman sendiri tidak membutuhkan sumber daya manusia dari hasil 

kaderisasinya sendiri? Pada realita yang terjadi, pengelolaan SDM di Salman masih 



 

~ 46 ~ 

terpisah dari kerangka kaderisasi. Rekrutmen masih dilakukan selayaknya proses 

independen dengan alurnya sendiri. Bahkan, banyak staf dan karyawan di Salman 

yang memang bukan hasil produk kaderisasi atau bahkan tidak mengikuti proses 

kaderisasi sama sekali. Pengelolaan SDM dirancang dalam paradigma profesionalitas 

menjadi terasingkan dengan keseluruhan visi Salman sendiri. Seakan karyawan atau 

takmir di Salman hanya sekadar sekrup dari mesin manajemen yang digunakan sesuai 

dengan kapabilitas dan keterampilan yang dimiliki. Sayangnya, Salman bukan 

korporasi, namun masjid dengan sebuah visi yang holistik. 

Kalau kaderisasi dipandang terpisah sebagai sebuah komponen tersendiri dalam 

bangunan utuh Salman, maka implementasi visi dan misi Salman akan menjadi 

pincang. Semua bagian seharusnya terintegrasi secara menyeluruh dan sinergis. 

Memang, dari apa yang sudah terbahas di tulisan-tulisan sebelumnya, ini menjadi 

masalah dasar atas fragmentasi internal Salman dalam pemahaman dan orientasi yang 

berbeda-beda dari pembina, pengurus, dan manajemennya. Terlepas dari keadaan itu, 

paling tidak kita bisa coba berpikir lebih taktis dalam membuat rancangan 

implementatif atas sinergi itu minimal dari level manajemen. 

Dalam tulisan “Apa Spesialnya Salman”, aku telah memaparkan tentang bagaimana 

misi kesatu berfungsi sebagai wadah manusianya, misi kedua berfungsi sebagai proses 

pembentukannya, dan misi ketiga adalah aktualisasinya untuk membentuk konsep dan 

model Peradaban. Ini adalah proses integratif yang tak terpisahkan satu sama lain. 

Dengan itu, seminimal-minimalnya proses konsepsi model peradaban tidak boleh 

terpisahkan dari proses kaderisasi.  

Bagaimana model peradaban dibentuk? Mengingat kembali yang juga telah terbahas, 

proses intinya ada pada produksi gagasan, yang kemudian terimplementasikan dalam 

program atau kegiatan sebagai bentuk eksperimentasi atas aspek praktik dari gagasan 

tersebut. Program dan kegiatan ini dieksekusi dan dikembangkan oleh bidang-bidang 

di Salman untuk disempurnakan sebelum akhirnya dikukuhkan sebagai model yang 

utuh. Ketika model dan gagasan terkait peradaban diwujudkan dalam program-

program Salman, maka sudah sewajarnya pelaksana dan pengelolanya adalah orang-

orang yang sudah paham terkait konsep peradaban yang dituju Salman dan tertanam 

nilai-nilai Salman. Justru, orang-orang pertama yang seharusnya berkontribusi 

langsung dalam program-program Salman adalah kader-kader Salman sendiri. 

Dalam kerangka itu, ketika Salman masih melakukan rekrutmen dari luar kader 

sendiri, atau bahkan mendapatkan SDM yang lebih baik dari kader, maka jelas ada 

yang perlu dievaluasi dari proses kaderisasi itu sendiri. Memang, kader Salman 

ditujukan untuk mengembangan peradaban dalam makna luas, yang berarti tidak 

harus di atau melalui Salman. Namun, Salman juga punya hak untuk dikembangkan 

oleh kadernya sendiri. Akan menjadi kontraproduktif apabila SDM Salman justru diisi 



 

~ 47 ~ 

oleh orang-orang yang bukan dari kader atas alasan profesionalitas. Proses 

pengembangan SDM melalui kaderisasi akan mengefektifkan dan mengefisiensikan 

proses rekrutmen dan penyaringan standar yang harus dilakukan urusan personalia. 

Kaderisasi akan menjadi filter dan pelatihan bertahap atas apa yang dibutuhkan oleh 

Salman untuk pengembangan masjidnya sendiri.  

 

 

Gambar 8. Skema sederhana yang menunjukkan relasi pengembangan model dengan dinamika 
SDM/Kader di Salman 

 

Kaderisasi dan Pengembangan Model 

Gagasan-gagasan baru untuk peradaban dapat dihasilkan dari banyak sumber. 

Pertanyaannya adalah bagaimana gagasan yang dihasilkan tidak hanya menguap dan 

dapat tersempurnakan menjadi model yang utuh dan terimplementasikan dalam 

program dan kegiatan yang dilaksanakan di dalam Masjid Salman ITB sendiri, hingga 

bahkan kemudian disebarluaskan dan menjadi standar untuk masjid dan lembaga 

lainnya. Gagasan-gagasan ini dapat dihasilkan dan dikembangkan apabila masjid 

Salman dapat membangun ekosistem ilmu yang baik, seminimal-minimalnya dari 

jaringan intelektual yang dimiliki sebagai kelebihan dari Salman sendiri. Gagasan dari 

intelektual dan pakar senior biasanya bersifat abstrak dan teoretis, sehingga memang 

perlu diejawantahkan lebih lanjut dalam turunan-turunan konsep yang lebih konkrit. 

Di sini lah peran kader. 



 

~ 48 ~ 

Kaderisasi Salman memang ditujukan untuk menghasilkan pembangun peradaban 

Islami. Namun, dengan cara apa? Secara natural tentu dengan menjadikan masjid 

Salman sebagai pusatnya terlebih dahulu. Kaderisasi bukan sekadar proses 

menanamkan pengetahuan, tapi juga mengembangkan potensi yang ada dalam 

manusia melalui beragam pengalaman dan praktik. Salman menjadi inkubator, wadah, 

laboratorium, atau studio, atas semua gagasan tekait peradaban yang dapat 

dikembangkan. Integrasi misi pertama pun masuk di dalam sini. Maka, sudah 

sewajarnya dalam satu kerangka, proses kaderisasi, produksi gagasan (berkarya), dan 

pengembangan model itu tidak bisa dipisahkan, yang berarti juga mau tidak mau harus 

terhubung erat dengan komponen-komponen lain di Salman. 

Kaderisasi di Salman dikelola oleh Bidang Mahasiswa, Kaderisasi, dan Alumni 

(BMKA). Proses kaderisasi di BMKA sudah dalam standar yang tetap dan terumuskan 

dalam grand design kaderisasi (GDK). Isi dari GDK tidak akan saya bedah sedikitpun di 

sini, namun lebih ke bagaimana itu diselaraskan dengan aspek lain di Salman. 

Kaderisasi yang dirumuskan dalam GDK paling tidak terdiri dari 3 tahap, yakni 

kaderisasi dasar, kaderisasi inti, dan kaderisasi lanjut. Selama ini, semua berpusat di 

BMKA dan tidak terhubung dengan bidang-bidang lain. 

 

Gambar 9. Pembagian kasar peran BMKA dan bidang lain di Salman 

Ada banyak cara koneksi dan integrasi dapat dirancang. Hal pertama yang bisa 

dilakukan adalah pembagian peran atas apa proses kaderisasi itu sendiri. Meski di 

Salman ada bidang khusus kaderisasi, adalah hal yang tidak perlu diperdebatkan 

bahwa kaderisasi merupakan proses kontinyu yang tidak sekadar bergantung pada 

rangkaian acara berbatas waktu, namun juga perlu melibatkan pembinaan berlanjut 

yang terfokus pada praktik dan pengalaman. Pembinaan lanjutan ini perlu langsung ke 

area atau sektor yang sesuai dengan spesialisasi yang diminati, yang dapat diselaraskan 

dengan bidang-bidang lain yang ada di Salman. Materi dan kualitas yang ditanamkan 



 

~ 49 ~ 

dalam proses pembinaan di bidang-bidang itu juga dapat disesuaikan, sebagai bentuk 

pematangan atas kualitas yang diterapkan di BMKA. Dalam kerangka ini, BMKA 

hanya berperan sebagai koordinator pusat dari kaderisasi itu, sedangkan prosesnya 

sendiri tersebar ke seluruh Salman.  

Dalam penurunan yang lebih rinci, bila dilihat dalam levelisasi kaderisasi yang 

diterapkan di Salman, korespondensi dengan bagaimana kader kemudian bisa secara 

bertahap berkontribusi di bidang dapat dibangun. Setiap tahap juga akan 

berkorespondensi dengan tingkat kontribusi terhadap model peradaban yang 

dihasilkan Salman.  

 

Gambar 10. Korespondensi proses kaderisasi dengan tingkatan pengelolaan model. 

Setiap mahasiswa akan diharapkan ikut kaderisasi dasar terlebih dahulu. Kalaupun 

belum, berbagai bentuk pelayanan dan aktivitas yang ditawarkan oleh Salman dapat 

menjadi pancingan awal untuk mereka agar kemudian mengikuti kaderisasi di Salman. 

Hasil dari kaderisasi dasar dapat menjadi aktivis dan relawan di bidang-bidang dalam 

bentuk kontribusi teknis pada model. Selanjutnya, kaderisasi inti dapat secara lebih 

jauh magang di bidang dengan kontribusi yang lebih dalam di level manajemen dan 

pengelolaan. Kaderiasi lanjut akan membawa kader ke tingkat yang sudah mampu 

berkontribusi dalam level konsepsi, termasuk dalam menghasilkan gagasan-gagasan 



 

~ 50 ~ 

baru yang dapat mereka ujicobakan melalui proyek atau kegiatan sederhana di bidang 

terkait. Di ujung proses kaderisasi, mereka diharapkan dapat memiliki karya utama 

sebagai puncak pencapaian mereka sebagai kader, yang dapat berkontribusi besar 

dalam pengembangan model di Salman. Tentu itu bukan akhir karena ketika mereka 

lulus dan menjadi alumni, mereka akan menjadi “kader peradaban” yang akan 

mengembangkan model peradaban di tempat masing-masing mereka berkarir dan 

beraktivitas pasca-kampus. 

Kerangka ini tentu saja dapat lebih diperinci lagi untuk memperlihatkan bagaimana 

kegiatan kaderisasi dilakukan di tiap tahap, dan bagaimana korespondensinya dengan 

banyak komponen lain, bahkan di dalam BMKA sendiri seperti unit dan asrama. 

Bentuk lebih rinci ini tentu saja dinamis karena bentuk kegiatan kaderisasi yang 

diadakan sangat bergantung situasi. Yang terpenting adalah kerangka abstrak yang 

dipegang tetap lah sama, bahwa proses kaderisasi itu adalah bagian yang tak 

terpisahkan dengan bagaimana bidang-bidang lain menjalankan program untuk 

menyempurnakan model peradaban dari Salman. 

Mengakhiri ini semua, perlu diingat bahwa semua yang terpapar di sini (dan 

keseluruhan booklet ini) tidak akan mungkin bisa diwujudkan, atau seminimalnya 

terdiskusikan, apabila Salman masih terfragmentasi sebagaimana apa yang aku 

paparkan di “Kemana Arah Salman Menuju”.  

Bukan hal yang sulit sebenarnya menyelaraskan dan menyinergikan seluruh komponen 

organisasi selama dialog yang baik dapat tercipta. Sayangnya, dialog ini justru yang 

Salman sangat kurang miliki. Yang ada hanya suara-suara terisolasi yang bergema di 

lingkaran-lingkaran terpisah. Terutama dalam hal kaderisasi, sebagai salah satu bagian 

yang paling dibanggakan di Salman saat ini, kaderisasi (dalam hal ini BMKA), hanya 

akan jadi petarung tunggal atas apa yang sebenarnya merupakan sebuah quest besar 

bernama visi Salman. Tentu ada petarung-petarung lainnya, namun semua masih 

bergerak sendiri-sendiri secara terpisah, ketika banyak hal perlu diselesaikan secara 

besama-sama. Seperti tulisan-tulisan sebelumnya, aku tidak banyak bisa memberikan 

solusi, selain seminimal-minimalnya pergerakan, dialog, dan usaha perubahan dapat 

dimulai dari level manajemen.  

Semoga Allah selalu memberi kita petunjuk. 

Wallahu’alam bi Sawab 

 

 



 

~ 51 ~ 

 

Gambar 11. Skema rinci pemetaan program-program kaderisasi dan sinergisasinya dengan bidang 
lain. 

 

 

 

  



 

~ 52 ~ 

Epilog 

Salman menghadapi Zaman 

 

Teknologi berkembang pesat. Perilaku generasi berubah cepat. Informasi lalu lalang tak 

kenal melambat. Situasi ekonomi semakin ketat. Keadaan nasional dan global semakin 

pucat. Banyak hal harus dihadapi dengan tepat. Sayang, Salman masih punya banyak 

isu yang menghambat. 

Terpapar banyak ulasan dalam tulisan-tulisan di atas, yang sebenarnya mungkin baru 

sebagian kecil, beberapa permasalahan yang dihadapi Salman. Aku sendiri mungkin 

terlalu naif dalam mengungkap beberapa kemungkinan solusinya. Terlebih lagi, 

potensi bias dari aku sendiri sangat tinggi sebagai orang yang mungkin melihat hanya 

dari satu dua perspektif saja, meskipun aku sudah berusaha seabstrak mungkin untuk 

mengurangi faktor subyektivitasnya. Namun, bukan berarti semua hal tersebut dapat 

diabaikan. Banyak  

Hal ini menjadi pekerjaan rumah besar yang butuh waktu, perhatian, dan energi lebih 

untuk benar-benar diselesaikan. Sayang aku sendiri juga memiliki keterbatasan banyak 

untuk dapat berbuat sesuatu selain menuangkan isi pikiranku ke tulisan ini. Paling 

tidak, ini bisa menjadi contoh paling sederhana proses intelektual.  

Dengan semua kondisi internalnya, Salman juga mau tidak mau harus melalui zaman 

yang terus menerus berubah. Kecepatan berubahnya pun tidak main-main. Setiap 

tahun selalu ada teknologi baru, situasi baru, gaya hidup baru, dan fenomena baru 

yang akhirnya seperti selalu mengubah lanskap keadaan yang harus dihadapi. Mereka 

bahkan punya istilah khusus untuk itu: VUCA (Volatility, Uncertainty, Complexity, dan 

Ambiguity). Keadaan serba cepat ini paling utama mengubah manusia itu sendiri, yang 

perilaku dan karakternya dapat dikatakan sangat bergantung pada keseluruhan situasi 

yang dijalani. Karena objek dan subjek Salman sebagai masjid sendiri tidak bisa 

dilepaskan dari manusia, dan secara khusus mahasiswa, maka mau tidak mau 

penyesuaian harus terus dilakukan terhadap perilaku yang terus berganti.  

Semua keadaan ini membutuhkan pemikiran dan gagasan yang komprehensif dan 

mendalam untuk benar-benar dapat melakukan asesmen, memahami keseluruhan 

situasi, dan merumuskan solusi jangka panjang dan berkelanjutan atas apa yang 

sebenarnya terjadi. Solusi-solusi praktis dan hanya melihat apa yang nampak di depan 

mata tidak akan bisa bertahan lama karena kecepatan perubahan yang terjadi. Butuh 

proyeksi jangka panjang atas apa yang memang akan dan berpotensi terjadi bertahun-

tahun mendatang. Itulah mengapa juga, menyusun rencana strategis, itu tidak bisa 



 

~ 53 ~ 

hanya dari pengalaman praktis, ataupun kerangka-kerangka manajemen yang kaku 

dan normatif, namun butuh visi dan pemikiran yang secara fundamental dapat melihat 

keseluruhan masalah secara holistik.  

 

 

Gambar 12. Pemetaan masalah yang ditimbulkan perkembangan teknologi informasi 

 

Untuk memberi sedikit gambaran, aku coba modelkan sedikit pemetaan atas apa yang 

kita hadapi dalam abstraksi kecil (minimal dalam perspektif perkembangan manusia). 

Salah satu aspek yang mendasari era modern adalah perkembangan teknologi, 

khususnya teknologi informasi. Sejak akhir abad ke-20, teknologi informasi terus 

merevolusi cara dunia bekerja, yang akhirnya mengamplifikasi fenomena yang sudah 

mulai muncul bibitnya dari beberapa dekade sebelumnya: globalisasi. Teknologi 

informasi  mengakibatkan banyak hal, tentu, namun saya sederhanakan menjadi dua 

aspek: meluapnya informasi (overflow of information) dan tawaran kemudahan 

(tempataion of convenience). Beberapa tahun terakhir, perkembangan teknologi juga 

menghasilkan sesuatu yang di awal abad ke-21 masih hanya menjadi topik dalam film 

fiksi-sains: kecerdasan artifisial atau artificial intelligence (AI). Teknologi AI, meski masih 

jadi bagian dari teknologi informasi, memberi karakteristik dan dampak tersendiri. 

Yang paling mengkhawatirkan dari dampak AI, terutama dalam pengaruhnya ke 



 

~ 54 ~ 

manusia, adalah substitusi peran. Apa yang banyak bisa dilakukan manusia dengan 

kapabilitas kognitifnya, mulai dapat disubstitusi oleh AI. Di sisi lain, efek samping dari 

teknologi informasi, yakni amplifikasi fenomena globalisasi, juga memberi satu 

dampak fenomenal ke dinamika perkembangan manusia, yakni paradigma kompetitif. 

Kesemua ini menghasilkan begitu banyak fenomena spesfik yang secara riil kita hadapi 

saat ini sebagai problematika kualitas manusia modern, dari pendidikan yang 

berorientasi produk sampai melemahnya semangat juang generasi muda. Apaibila 

setiap fenomena ini dihadapi satu per satu secara terpisah, maka solusinya tidak akan 

komprehensif, sedangkan akar masalahnya serupa. Jika lebih diabstraksi, maka paling 

tidak, aku dapat melihat 4 hal yang dalam konteks pembinaan manusia dapat menjadi 

fokus untuk formulasi solusi, yakni (1) manajemen pendidikan untuk 

menyeimbangkan paradigma kompetitif dari globalisasi, (2) pematangan jati diri untuk 

mempersiapkan substitusi peran oleh AI, (3) penguatan otoritas untuk menyangkal 

segala bentuk kelimpahan informasi, dan (4) pendisiplinan untuk menetralkan tawaran 

kemudahan oleh teknologi.  

 

Gambar 13. Pembinaan manusia sebagai filter atas berbagai efek samping zaman. 

Masjid Salman, dengan misinya untuk menghasilkan kader pembangun peradaban dan 

juga model peradaban, dapat mencoba melihat hal ini secara lebih mendalam. Keempat 

hal yang aku abstraksi di atas, misal, dapat menjadi atensi penuh penyesuaian proses 



 

~ 55 ~ 

kaderisasi sebagai “filter pembinaan” yang dapat menyaring semua efek negatif zaman. 

Terlebih lagi, Masjid Salman sebagai sebuah masjid intelektual, dengan jaringan 

pakarnya, seharusnya menjadi yang terdepan untuk dapat menghasilkan gagasan-

gagasan, bahkan model-model, untuk mempersiapkan peradaban di tengah keadaan 

zaman seperti ini. Sayangnya memang, justru hal-hal internal yang menjadi 

penghambatnya. Ketika pembina, pengurus, dan manajemen, serta aktivis berasal dari 

generasi yang berbeda, tanpa diskusi egaliter yang produktif, maka solusi yang 

ditawarkan juga pasti akan bias generasi. 

Apa yang dipaparkan dalam epilog ini hanyalah penyederhanaan atas keadaan 

sesungguhnya yang jauh lebih kompleks, yang mana situasi politik, sosial, dan 

ekonomi nasional maupun global juga memengaruhi. Bahkan di era saat ini, pesimis 

menjadi perasaan yang wajar, karena berpikiran positif atas semua situasi yang ada 

menjadi terasa sangat sulit. Hal ini juga menjadi salah satu yang memengaruhi mental 

generasi modern. Akan tetapi, semua ini bukan tanpa harapan, tentu saja. Pada 

akhirnya, semua kembali ke kemauan (seluruh pihak), dan pertolongan Allah SWT. 

Salman memiliki potensi yang terlalu besar yang sangat sayang kalau akhirnya 

bergerak dalam mode survive. Manajemen dan karyawannya pun kalau bisa bergerak 

tidak hanya sebatas tugas, namun dengan idealisme dan pemikiran yang jauh lebih 

dituangkan ketimbang  aspek normatif manajerial. Banyak usaha dapat dilakukan. 

Booklet ini pun hanya ikhtiar kecil dariku, yang mungkin tak seberapa, yang bahkan 

mungkin belum tentu ada yang baca. Namun penuangan ini bisa sedikit jadi jejak 

bahwa niat untuk perubahan itu pasti ada, dan bisa jadi motivasi sendiri buatku untuk 

terus mencoba berkontribusi sebisa mungkin meski mulai sekarang berada di luar 

manajemen.  

Semoga Allah selalu memberi kita petunjuk. 

Wallahu’alam bi Sawab 

 

 

  



 

~ 56 ~ 

 

 

 

 

 

 

 

Ini belum semua, aku akui. Isi pikiranku terkait Salman jauh lebih banyak dari booklet 

ini. Sebagian aku tuangkan juga ke model-model dan program-program yang aku 

susun dan rancang sendiri selama jadi manajer di Salman.   

Sementara, booklet ini aku cukupkan dulu saja. Karena ribuan kata tertuang juga hanya 

akan menguap begitu saja bila tidak diikuti diskusi dan tindakan. Sungguh 

menyenangkan bila suatu saat diskusi dan kajian komprehensif terkait masa depan 

Salman dapat dilakukan, secara jujur, egaliter, terbuka, dan tanpa dominasi, agar 

gagasan lebih mengalir keluar, ghirah perjuangan lebih bisa dibangkitkan, idealisme 

jujur lebih bisa diaktifkan, dan semua bisa merasa memiliki Salman. 

(PHX) 

 

 


